KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

Root & Branch Synode Bristol 2021

Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit -
Das Kirchenrecht muss die Menschenrechte der
Kirchenmitglieder anerkennen*

Wurzel- und Zweigsynode
www.rootandbranchsynod.org

Bristol, Freitag, 10. September um 14.00 Uhr
Er6ffnungsgrundsatzrede von Dr. Mary M cAleese
Uber setzung aus dem Englischen Colm Holmes

"Ihr setzt das Gebot Gottes aulRer Kraft, um an menschlichen Traditionen festzuhalten". Markus 7:8

Esist noch gar nicht so lange her, dass das grof3e S-Wort in der katholischen Kirche Skandal hief. Es hilllte die Kirche in
einen kirchlichen Winter ein. Heute verspricht ein anderes grof3es S-Wort - Synodalitét - einen "kirchlichen Frihling”,
um die jingsten Worte von Kardinal Mario Grech, General sekretéar der Bischofssynode, zu zitieren[1]. Viele Glaubige
wiirden diesen Friihling gerne erleben, aber ihre Hoffnungen werden durch die Uberzeugung gedampft, dass die Kirche
an einem kritischen Scheideweg in ihrer Geschichte steht und dass sie, wenn sie nicht den richtigen Weg wahlt, einen
dauerhaften Dauerfrost riskiert. Papst Franziskus schien dieses Dilemma und die Flut des Misstrauens gegeniiber einem
schuldhaften Episkopat zu verstehen, als er kurz nach seiner Wahl sagte, die Zukunft liege in der Entwicklung einer
synodalen Kirche auf alen Ebenen, die eine hérende Kirche sei, deren Mitglieder in Redefreiheit miteinander gehen und
reden wirden und in der das, was alle betrifft, von allen diskutiert wiirde, wie esin der friihen Kirche der Fall war. Diese
Worte brachten Optimismus und eine neue Energie, die die allgegenwaértige Demoralisierung zu durchbrechen schien.

Als Reaktion auf die Worte von Papst Franziskus haben einige Di6zesansynoden stattgefunden oder sind geplant, und
national e Bischofssynoden laufen derzeit in Deutschland, Australien, Stidamerika, Italien und Irland, und es gibt diese
einzigartige, von Laien geleitete Root and Branch Synod (Wurzel- und Zweigsynode), die keine geografischen Grenzen
kennt. Hinzu kommt die Gberraschende I nitiative von Franziskus, der ankiindigte, dass im Oktober dieses Jahres in der
gesamten Weltkirche ein synodaler Prozess beginnen wird, der 2023 in einer Bischofssynode in Rom gipfeln wird. Sie
wird unter dem Themastehen: "Fir eine synodale Kirche: Gemeinschaft, Teilhabe und Mission". Sie wurde als Synode
Uber Synodalitét bezeichnet. Papst Franziskus und das Synodenbiiro haben die Bedingungen festgelegt, unter denen wir
Kirchenmitglieder teilnehmen werden. Jetzt legen wir die unseren fest, denn ihnen fehlen wichtige Grundlagen.

Ich méchte an dieser Stelle darauf hinweisen, dass die Entwicklung einer neuen Kultur der Synodalitét in der Kirche
zwar von groflem Wert ist, dass die Synodalitét aber nur dann funktionieren wird, ja, dass die kiinftige Kirche nur dann
funktionieren wird, wenn sie fest in einem Kontext verankert ist, in dem unmissversténdlich akzeptiert wird, dass die
Kirchenmitglieder innerhalb der Kirche und all ihrer Gesetze und Verfahren, einschliefdlich der Synoden, Anspruch auf
die unverauRRerlichen Menschenrechte haben, diein der Allgemeinen Erklérung der Menschenrechte von 1948
niedergelegt sind. Zu diesen Rechten gehdren die Gleichheit von Mannern und Frauen und ihre geistigen Rechte auf
freile Meinungsdulierung, Rede-, Gedanken-, Meinungs-, Glaubens-, Gewissens- und Religionsfreiheit, einschliefflich des
Rechts, die Religion zu wechseln. Das Kirchenrecht setzt all diesen Rechten derzeit Grenzen und schrénkt sie ein.
Bedavuerlicherweise ist schon jetzt klar, dass diese Dinge in Franziskus' Vorstellung von Synodalitét wahrscheinlich nicht
zur Diskussion stehen werden. Das miissen sie aber dringend sein.

Synodalitét ist ein Konzept, das in keinem Dokument des Zweiten V atikanischen Konzilg[2] oder im Codex des

Page 1


http://www.rootandbranchsynod.org

KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

Kirchenrechts von 1983 erwahnt, geschweige denn definiert wird. Papst Franziskus raumte ein, dass es leichter ist, eszu
benennen a's zu erkléaren[3], und die Internationale Theol ogische Kommission wies 2018 darauf hin, dass das Wort
"Synodalitét:" ist eine sprachliche Neuheit, die einer sorgféltigen theol ogischen Klérung bedarf."[4] Es gab wenig
theologische Klérung, dafir aber eine Fiille hastig konstruierter rechtlicher Klarstellungen, auch von Papst Franziskus,
und diese Woche erhielten wir ein weitschweifiges V orbereitungsdokument des Biiros der Bischofssynode, das uns zwar
sagt, "dass wir uns an einem entscheidenden Ubergang im Leben der Kirche befinden, der nicht ignoriert werden kann”,
aber bemerkenswerterwel se grundlegende Fragen Uber |hre und meine Rechte al's Kirchenmitglieder ignoriert, dieim
Mittel punkt dieses "entscheidenden Ubergangs' stehen.

Ohne einen Kurswechsel ist es unwahrscheinlich, dass die bevorstehende Synode zur Synodalitét zu einem spiirbaren
kirchlichen Tauwetter flihren wird. GroRere Hoffnung liegt in dieser von Laien geleiteten Synode und der deutschen
Synode, die beide ein fortschrittliches Modell der Synodalitét anbieten, das auf Grundsétzen beruht, die in der jetzigen
Form auf der Bischofssynode zur Synodalitét fehlen werden, ndmlich Gleichheit aller Kirchenmitglieder, Redefreiheit
und Tagesordnungen, die fir die Diskussion strittiger Fragen vollig offen sind. Wir missen hoffen und beten, dass
geniigend Glaubige in jeder Dibzese, darunter Laien, Ordensleute, Priester und Bischofe, den Mut finden, darauf zu
bestehen, dass die Anerkennung der Gleichheit und geistigen Freiheit aller Kirchenmitglieder im Kirchenrecht eine
Prioritét in den nationalen bischéflichen Berichten sein muss, die fir die Synode 2023 nach Rom gehen werden. Das
wird der wichtigste Reset-Knopf sein, den die Kirche je gedriickt hat.

Trotz der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte hat die Kirche weiterhin gelehrt, dass das Lehramt das
unanfechtbare Recht hat, Ihre und meine Rechte als Kirchenmitglieder zu beschranken. Sie behauptet, dass sie dies
rechtmalig tun kann, weil wir bei der Taufe personliche Versprechen gegeben haben, die uns die |ebenslangen
Verpflichtungen der Kirchenmitgliedschaft auferlegt haben.

Zu den Verpflichtungen gehdren der Gehorsam gegentiber dem Lehramt, die Annahme von Lehren des Lehramtes die
wir a's unangenehm empfinden, und der Verzicht auf Widerspruch, um die Gemeinschaft zu erhalten. Mit anderen
Worten: Durch unser Taufversprechen haben wir das Recht des Lehramtes akzeptiert, unsere Meinungs-, Gewissens-,
Glaubens- und Religionsfreiheit sowie unser Recht, die Religion zu wechseln, einzuschranken.

Das Zweite Vatikanische Konzil hat sich in dieser Frage in seiner Erklérung Uber die Religionsfreiheit, Dignitatis
Humanae, in schandlicher Weise verrannt, indem es lediglich anerkannte, dass digjenigen, die nicht der Kirche
angehoren, das Recht haben, nicht gezwungen zu werden, den Glauben anzunehmen. Im Kleingedruckten ignorierte es
die Allgemeine Erklarung der Menschenrechte und hielt an der lehramtlichen Behauptung fest, dass allein die
katholische Kirche Getauften durch die Taufe an feste Verpflichtungen der Mitgliedschaft gebunden sind, denen sie sich
nicht frei entziehen kdnnen.

Meines Erachtens ist dieses Verstandnis von magistraler Kontrolle tiber die Kirchenmitglieder nicht mehr haltbar. Uber
Generationen hinweg basierte es auf unangefochtenen Annahmen, die eine vorherrschende kirchliche Kultur des
z6libataren mannlichen Hierarchismus und Klerikalismus geformt und geschiitzt haben, die die Stimmen der Glaubigen,
besonders der Laien, besonders der Frauen und besonders derjenigen, die abweichende Meinungen vertreten, sowohl der
Laien als auch der Kleriker, zum Schweigen brachte und verachtete. Sie hat zu einem dysfunktionalen, kopflastigen
Gebaude gefuihrt, in dem interne Diskussionen auf ungesunde Weise unterdriickt werden; sie hat ein unverantwortliches
und unzuverlassiges hischdfliches Management durch Méanner des Unternehmens und nicht durch Manner Christi
ermdglicht und zu einer langen Haltbarkeit von unaufgeklérten und schadlichen Lehren und Praktiken gefihrt, die nicht
nur der Kirche, sondern auch der Menschheit schaden - denn die katholische Kirche ist ein globaler Einflussfaktor, dem
ein Sechstel der Weltbevdlkerung angehort und der auf finf Kontinenten tétig ist. Sie sollte mit gutem Beispiel
vorangehen und Gleichheit und freie MeinungsauRerung al's Gaben Gottes praktizieren, aber stattdessen friert sieihren
eigenen Fortschritt und den ganzer Kulturen und Geschlechter ein, indem sie an einem archaischen imperialen
Kontrollmodell festhélt. Dieses Modell zielt darauf ab, jeden von uns dauerhaft nicht an das grof3e, befreiende Gebot
Christi, einander zu lieben, sondern an den Autoritarismus des L ehramtes zu binden, egal wie falsch, geféhrlich oder

Page 2



KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

unchristlich er ist, und al dasist er im Laufe der Kirchengeschichte einschliefdlich der Gegenwart gewesen.

Ich méchte hier argumentieren, dass wir an einem Wendepunkt angelangt sind, an dem wir, bevor wir asKirche
vorankommen kénnen, diese lange tibersehenen grundlegenden Annahmen reformieren miissen, die es wagen, unsere
grundlegenden, von Gott gegebenen Fahigkeiten und Freiheiten einzuschrénken, unsere eigene Meinung zu bilden, mit
unserer eigenen Stimme zu sprechen und unser eigenes Gewissen zu informieren. Was Gott gegeben hat, darf die Kirche
nicht wegnehmen. Doch das tut sie mit ihrer Berufung auf die Verbindlichkeit von Verpflichtungen, die auf dem
Taufversprechen beruhen. Esist an der Zeit, dass wir dafiir eintreten, dass fiktive Taufversprechen, die von nicht
empfindungsfahigen Sauglingen gegeben wurden, wie es bei vierundachtzig Prozent der als Sauglinge getauften
Kirchenmitglieder der Fall ist, und sogar tatséchliche Versprechen, die von erwachsenen Katechumenen gegeben
wurden, nicht langer a's Rechtfertigung dafUr dienen kénnen, den Kirchenmitgliedern ihr unverdufZerliches
Menschenrecht vorzuenthalten, sich eine eigene Meinung zu bilden, ihre eigene Meinung zu &uf3ern, dem Lehramt zu
widersprechen und es herauszufordern sowie ihre Meinung lber die Kirchenmitgliedschaft vollstéandig zu andern.

Um esklar zu sagen: Die Sauglingstaufe ist zwar die Norm in der Kirche, aber sie ist nicht das Problem an sich. Was
hier problematisch ist, ist das Versagen des L ehramtes, die gottlichen von den menschengemachten Folgen der Taufe zu
trennen. Letztere sind es, die problematisch sind. Die gdttlichen theol ogischen Wirkungen der Taufe sind die freien
Gaben der gottlichen Gnade, die den Weg zum Heil 6ffnen, uns von der Erbsiinde befreien und unsin den Leib Christi
eingliedern. Diese gottliche Heilsgnade geht in unsere Seele ein wie ein Sauerteig, der uns unaufhorlich zur Verfigung
steht und unsin eine Beziehung zu Christus einladt. Sie befiehlt oder zwingt uns nicht. Sie ladt ein. Wir sind frei, immer
wieder anzunehmen oder abzulehnen.

Die vom Menschen geschaffenen Folgen der Taufe, die sich im kanonischen Recht finden, sind nicht unentgeltlich und
sicherlich nicht géttlichen Ursprungs. Sie werden opportunistisch an das Sakrament der Taufe angehangt, um die
Aufnahme in die katholische Kirche auf L ebenszeit zu erzwingen und eine ein fur allemal giltige Annahme der
umfangreichen Verpflichtungen der Mitgliedschaft zu erzwingen, die die grofe Mehrheit von uns nicht einschétzen
kann, bis es zu spét ist. Diese Verpflichtungen halten uns fir immer in einem Verhdtnis der Unterwerfung und der
Unterordnung nicht gegentiber Christus, sondern gegeniiber den geistlichen Hirten. Daihre Macht Uber uns auf
Versprechen beruht, die die grofl3e Mehrheit von uns nie gegeben hat, ist eslegitim zu fragen, ob jemand das Recht hatte,
siein unserem Namen zu geben. Das klingt fir mich nach einer angemessenen Frage fir eine Synode, auf der das, was
alle betrifft, von allen diskutiert wird.

Ich erinnere mich noch mit Schrecken daran, wie unser Pfarrer meine Mutter vor ihrer Familie zurechtwies, weil siesich
ohne seine Erlaubnis einer Hysterektomie unterzogen hatte, als sie noch im gebérféhigen Alter war. Sie war
neununddrei Rig Jahre alt, hatte elf Schwangerschaften hinter sich, neun lebende Kinder im Alter von achtzehn Jahren bis
zum Neugeborenen, und schwebte in Lebensgefahr durch Blutungen. Damals hief3 es. "Alles Uiber uns - ohne uns'. Das
ist esimmer noch, und leider wird auch die Vision von Papst Franziskus von der Synodalitdt an den aktuellen Plénen
nichts &ndern, wenn nicht Stimmen aus dieser Synode, aus Deutschland und anderswo das unterbrechen, was Uber uns,
ohne uns geplant wird, selbst wahrend wir sprechen. Schauen wir genauer hin.

Digjenigen, die die letzten vier Synoden von Papst Franziskus verfolgt haben, werden mit der vorsichtigen
Choreographie des Synodenprozesses vertraut sein, der ndchsten Monat beginnen wird. Man sagt uns, dass es drei
Phasen geben wird. Die erste ist eine so genannte didzesane K onsultationsphase, in der alle Glaubigen, einschliefdlich der
1,3 Milliarden Laien, durch die Beantwortung von Fragebtgen, die auf didzesaner Ebene verteilt werden, um ihre
Meinung gebeten werden. In Wirklichkeit handelt es sich nur dem Namen nach um eine erste Phase, denn ihr geht ein
detaillierter Entwurfs- und Ausarbeitungsprozess voraus, der von Beamten im Biro der Bischofssynode durchgefuhrt
wird. Schon das in dieser Woche verdffentlichte Vorbereitungsdokument zeigt, dass es akribisch entworfen wurde, um
Rickmeldungen der Glaubigen zu umstrittenen Lehraussagen oder vernachléssigten Themen wie der Anerkennung der
Gleichheit und der geistigen Menschenrechte der Kirchenmitglieder vorzubeugen. Nach miithsamen lokalen
Konsultationen tber die "zehn thematischen Kerne", die bereits vom zentralen Synodenbiro in Rom festgel egt wurden,
beginnt Phase zwei, die kontinentale Phase der Unterscheidung. Anihr sind nur die Bischéfe der Bischofskonferenzen
beteiligt. Nachdem sie die Antworten auf die Fragebdgen gesammelt haben, werden sie diese unter Ausschluss der

Page 3



KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

Offentlichkeit und unter vollstandiger redaktioneller Kontrolle zu Berichten destillieren, die an das Synodenbiiro in Rom
weitergel eitet werden. Dort werden sie von den Synodalbeamten zu den Arbeitsdokumenten der dritten Phase, der
Beratungs- oder Abschlussphase, weiterverarbeitet. Diese |etzte und entscheidende Phase wird in Rom bei der offiziellen
Versammlung der Bischofssynode im Oktober 2023 stattfinden.

Bis dahin wird die verlockende Sprache des "gemeinsamen Reisens® langst Uberfllissig sein, denn die Laien
verschwinden am Ende der ersten Phase von der Reise, und ein Prozess der heimlichen Sduberung setzt ein. Von daan
reisen nur noch die Bischtfe gemeinsam. Die bisherige Praxis deutet darauf hin, dass die Bischofskonferenzen ihre
vollsténdigen Berichte - von einigen wenigen noblen Ausnahmen abgesehen - nicht 6ffentlich vertffentlichen werden.
In der Vergangenheit war es (iblich, dass Bischofssynoden unter Ausschluss der Offentlichkeit abgehalten wurden,
wobei nur eine winzige Handvoll eingeladener Laien anwesend war, darunter eine lacherliche Alibiprésenz von Frauen.
Sie kdnnen sicher sein, dass |etztere von den Vatikanvertretern auf absurde Weise hochgejubelt wird, as ob wir nicht
einfach rechnen kénnten. Die Synode wird wahrscheinlich mit der V erabschiedung eines papstlich genehmigten
Synodenberichts enden, oder es wird eine papstliche Ermahnung nach der Synode geben, die im Guten wieim
Schlechten die Form der kirchlichen Synodalitét fir die kommenden Jahrzehnte bestimmen wird.

Papst Franziskus behauptet, dass dieser absurde Prozess durch eine seltsame Alchemie das Prinzip ehren wird, das der
Kirche des ersten Jahrtausends teuer war: "quod omnes tangit ab omnibus tractari debet". Was alle betrifft, sollte von
allen erdrtert werden"[5]. Das wird nicht geschehen. Esist absichtlich nicht vorgesehen. Franziskus behauptet, er wolle
eine Art Parlamentarismus der Glaubigen vermeiden. In Wirklichkeit setzt sie lediglich einen ausschliefdlich
bischoflichen Geheimparlamentarismus fort. Zum Glick fir die Laien hat das Synodenbiiro in Rom gesagt, dass
Eingaben von Einzelpersonen oder Gruppen von Gléubigen auRerhalb des bischoflich geleiteten synodalen Prozesses
willkommen sein werden. Damit hat diese von Laien geleitete Synode die Moglichkeit und vor allem das
kirchenrechtliche Recht, direkt einen eigenen Bericht einzureichen, der in die eventuelle Diskussion in Rom einflief3en
koénnte. Die Grundsétze, auf denen diese Root & Branch Synode (Wurzel- und Zweig-Synode) beruht, stellen jedoch
eine echte Herausforderung fiir das Lehramt und die Synode in Rom dar, weil sie auf einer offenen Tagesordnung,
Redefreiheit und der gleichberechtigten Birgerschaft aller Kirchenmitglieder bestehen. Dies sind genau die Dinge, die
die deutsche Synode in Schwierigkeiten gebracht haben, und ihre Geschichte ist ebenso lehrreich wie entmutigend.

Der nationale synodale Weg der deutschen Kirche wurde 2019 in gutem Glauben as Antwort auf den mitreil3enden
Aufruf von Papst Franziskus zu einer neuen und sinnvollen Synodalitét begonnen. Sie begann auch als direkte Antwort
auf die Forderungen nach einer Kirchenreform seitens einer Gruppe von Gléubigen, die durch eine Reihe von Skandalen
um sexuellen Missbrauch, bischofliche Misswirtschaft und eine Reihe anderer Dinge zutiefst demoralisiert waren und
nach einer offenen internen Diskussion mit den Geistlichen verlangten, da die Glaubigen esleid waren, sinnlos
miteinander zu reden. Viele sahen den Aufruf von Papst Franziskus zu einer neuen inklusiven Synodalitét der freien
Rede als ein Zeichen des Heiligen Geistes am Werk. Es besteht kein Zweifel, dass der General sekretér der
Bischofssynode, Kardinal Grech, und Papst Franziskus mit aufriittel nden und mitrei Renden Behauptungen begriindete
Erwartungen und Hoffnungen auf eine solche radikale Form der Synodalitét geweckt haben. Kardinal Grech behauptete:
"Papst Franziskus hat einen neuen Stil von Synoden eingefiihrt, der durch eine echte Redefreiheit gekennzeichnet ist”
[6], und Papst Franziskus versicherte, dass seine Synoden immer jenem Grundsatz gehorchen wirden, der der Kirche des
ersten Jahrtausends so teuer war: "quod omnes tangit ab omnibus tractari debet". Was alle betrifft, sollte von allen
diskutiert werden"[7].

Auf den ersten Blick hétte also nichts der Vision von Franziskus von seiner neuen Form der Synodalitét néher kommen
konnen als der in Deutschland initiierte synodale Prozess. Es war eine Zusammenarbeit zwischen der Deutschen
Bischofskonferenz und dem von Laien gefihrten Zentralkomitee der deutschen Katholiken (ZdK). Sie einigten sich auf
Stimmgleichheit zwischen Klerus, Laien und Bischéfen und auf die Erdrterung vieler strittiger Fragen, darunter
Sexualmoral und Frauen in kirchlichen Amtern. Es war und bleibt ein Modell der freien MeinungsauRerung, der
Mitverantwortung und der Diskussion dessen, was alle betrifft, durch alle. Doch innerhalb weniger Wochen geriet die
deutsche Synode in ernsthafte Schwierigkeiten mit dem Heiligen Stuhl. Die fortschrittlichen p&pstlichen Botschaften, die

Page 4



KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

die deutsche Synode legitimerweise fiir bare Miinze genommen hatte, wurden anschlieBend von Papst Franziskus selbst
in einer weiteren seiner klassischen, argerlichen Kehrtwendungen widerlegt.

Papst Franziskus reagierte im Juni 2019[8] fast sofort alarmiert auf den deutschen Synodal prozess. Er warnte vor einer,
wie er es nannte, "falschen Synodalitét”, die "die Kirche aufraumen und der heutigen Logik anpassen” wolle. Er riet, die
Tagesordnung der deutschen Synode solle sich auf die Diskussion Uber die Evangelisation verlagern und nicht Uber
Themen diskutieren oder entscheiden, die Gegenstand der Lehre fiir die Weltkirche seien. Die deutsche Synode
entschied sich gegen eine Diskussion Uber die Evangelisation und fuhr wie geplant fort. Kardinal Ouellet, der Leiter der
vatikanischen Bischofskongregation, schrieb daraufhin an die deutschen Bischdfe und teilte ihnen in strengen
juristischen Worten mit, dass ihre Synode "ekklesiologisch nicht gultig" sei, dass es sich nach dem Kirchenrecht nicht
um eine Synode, sondern um ein "Partikularkonzil" handele und dass sie a's solches eine pépstliche Genehmigung und
ein vom Papst festgel egtes Mandat bendtige, was sie nicht habe.

Dann, im Méarz 2021, wurde der Entwurf deutscher V orschlége fir Ideen fir eine integrative, einladende Kirche, die
Segnungen fur katholische gleichgeschlechtliche, zivil verheiratete Paare erlauben wiirde, von der Glaubenskongregation
mit papstlicher Genehmigung vorsorglich abgelehnt. Die Kongregation fuhr fort zu sagen, dass solche Segnungen
verboten seien, weil homosexuelle Katholiken in zivilen Ehen nicht in der Lage seien, die Gnade Gottes zu empfangen
oder auszudriicken! Dies geschah in der gleichen St. Patrick's Woche, in der irische Geistliche damit beschéftigt waren,
Topfpflanzen mit Kleebléttern zu segnen. Es wurde noch schlimmer.

Um die Zweifel, die er selbst geweckt hatte, zu vermeiden, ruderte Papst Franziskus in seinem kiirzlich erschienenen
Buch "Lasst uns traumen" entschieden zuriick, als er sagte: "Es ist wichtig, die katholische Lehre und Tradition nicht mit
den Normen und Praktiken der Kirche zu verwechseln. Was auf synodalen Versammlungen diskutiert wird, sind nicht
die traditionellen Wahrheiten der christlichen Doktrin. Die Synode befasst sich vor allem damit, wie die Lehre in den
sich verandernden Kontexten unserer Zeit gelebt und angewendet werden kann." Synoden sind also laut Papst
Franziskus keine Orte fur robuste offene Debatten mit Redefreiheit Uber strittige lehramtliche Lehren, sondern eher
geschiitzte Zonen flr eben diese Lehren, in denen wir die Diskussion darauf beschrénken sollen, wie siein unserem
zeitgenodssischen Kontext erfolgreich angewendet werden konnen. Sinnlos trifft es nicht einmal anndhernd!

Esist schwer zu erkennen, wie dies dem Grundsatz - nichts tiber uns ohne uns - gerecht werden soll, wie Franziskus
behauptet. Esist ebenso schwer zu erkennen, wie dieses Modell der geknebelten Synodalitét einen kirchlichen Frihling
bringen soll. Wahrscheinlicher ist, dass es einfach den kirchlichen Winter verlangert und die griinen Triebe der Hoffnung
vereisen wird. Das derzeitige Kirchenrecht legt ein Vorhéngeschloss Uber unsere intellektuellen Menschenrechte, das
Newmans gebildete Laien nun aufschlief3en wollen, um die reife, furchtlose und offene Debatte unter Gleichen zu
ermdglichen, die alein die Kirche zu einem glaubwiirdigen Wegweiser fir die Evangelisierung Christi und des Heils
machen kann. Dieses V orhéngeschloss zu entfernen ist eine Aufgabe flr Papst Franziskus al's oberstem Gesetzgeber und
der Schliissal dazu, dass seine Synode zur Synodalitét tiberhaupt eine Chance auf Erfolg hat. Doch in den buchstéblich
Hunderttausenden von Worten, die er geschrieben und gesagt hat, auch Uber die Menschenrechte, haben Ihre und meine
Menschenrechte als Kirchenmitglieder Uberhaupt keine Rolle gespielt. Esist an der Zeit, dass sie das tun. Wie er selbst
in Fratelli Tutti sagte: "Wir sagen eine Sache mit Worten, aber unsere Taten und die Realitét erzéhlen eine andere
Geschichte" (Fratelli Tutti 22.)

Wahrend viele die Kirche verlassen, bleiben andere in der Hoffnung auf Reformen, weil sie glauben, dass sietrotz ihrer
oft entsetzlichen Geschichte der bescheidene, glaubwirdige Heilsdienst fir die Welt sein kann, den Christus beabsichtigt
hat, aber nur dann, wenn sie endlich frei von der strukturellen Dysfunktion ist, die das lehramtliche Durcheinander
geschaffen hat, das Papst Franziskus uns nicht aufraumen lassen will. Und was fir ein Chaos dasist.

Viele von uns sind zunehmend verzweifelt Uber die Unféhigkeit unserer Kirche, einen kritischen Scheinwerfer auf sich
selbst zu richten, wahrend sie gleichzeitig einen kritischen Scheinwerfer auf die Welt als Ganzes wirft, Uber ihre
Nachsicht mit historischer Amnesie, Uber ihren Hang zur Selbstbeweihréucherung und Hagiographie, Uber ihre

Page 5



KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

Fahigkeit, sich zu verstellen und selbstgeféllig alles andere als sich selbst fiir interne Probleme verantwortlich zu
machen, Uber ihren kontrollierenden Klerikalismus, ihre leichtfertige Misogynie, ihre Uble Homophobie, ihren
institutionellen und klerikalen sexuellen und kérperlichen Missbrauch von Kindern, seine bischdflichen Vertuschungen,
die Kriminelle schiitzten und Opfer ignorierten, sein Mangel an finanzieller Transparenz und Rechenschaftspflicht, seine
Ubermafdige Belastung des aternden, miden und entmutigten Klerus, anstatt sich der internen Verantwortung fr den
Einbruch bei den Berufungen zu stellen, seine Weigerung, digjenigen, die von umstrittenen Lehren wie Humanae Vitae
am meisten betroffen sind, in die interne Debatte einzubeziehen, sein Versagen, Verpflichtungen aus
Menschenrechtsvertrégen zu erfillen, ihre Heuchelei, wenn sie nach auf3en hin Gerechtigkeit, Gleichheit, Integration,
Vielfalt und ordnungsgeméide Verfahren predigt, wahrend sie es intern versdumt, diese zu praktizieren, ihr unerbittliches
Eintreten nach auf3en hin fir das Recht auf Leben der Ungeborenen, wahrend sie heuchlerisch die Tatsache ignoriert,
dass die Kirche, deren Hauptaufgabe die Erl6sung ist, selbst lehrt, dass sie den 80 Millionen Babys, die jahrlich
ungetauft durch eine natiirliche Fehlgeburt, Abtreibung und Totgeburt sterben, kein Recht auf ewiges L eben garantieren
kann, ihr &ulZeres Eintreten fir die Verantwortung fur die Umwelt, wahrend sie es versdumt, die Umweltschaden
einzudammen, und die soziale und finanzielle V erschwendung, die durch den enormen Bestand an nicht nachhaltigem,
wenig genutztem und ungenutztem Eigentum im Besitz der Kirche verursacht wird, dem grofiten nichtstaatlichen
Eigentiimer von Privateigentum in der Welt, muss ich noch das eisige Tempo der Okumene, der Interkommunion, des
sakramentalen Zugangs fir Geschiedene und Wiederverheiratete erwahnen? ... Die Liste wird immer langer... und mit
ihr entfernt sich die Amtskirche immer mehr von Christus, da der seichte Brunnen der Entscheidungsféahigkeit, aus dem
sie schopft, versiegt.

Wir mochten diese Dinge frei diskutieren und zu ihrer Losung in einem offiziellen und inklusiven Forum innerhalb der
Kirche beitragen, zum Wohle der Kirche. Ein solches Forum gibt es nicht, weshalb Root and Branch dieses Forum ins
Leben gerufen hat. Papst Franziskus' Konzept der Synodalitét, das einst den Zeitgeist zu treffen schien und eine
allumfassende kirchliche Diskussionsstruktur beflrwortete, scheint nun darauf bedacht zu sein, dies schlimmstenfalls zu
verhindern und bestenfallsin die Irrelevanz zu fihren mit Mikro-Management.

Solange die Amtskirche nicht die volle Gleichheit aler Mitglieder als Kirchenbirger anerkennt, solange nicht die
unveraulRerlichen Rechte der Mitglieder auf Redefreiheit, freie Meinungséulerung, eigene Meinung, Gewissensfreiheit,
Glaubensfreiheit, Religionsfreiheit und das Recht, die Religion zu wechseln, anerkannt werden, werden alle offiziellen
Kirchensynoden, ob Ditzesan-, National- oder Bischofssynoden, so langweilig und peinlich unwirksam sein wie jede
Bischofssynode seit ihrer Griindung 1965. Das gilt auch fur die vier Synoden von Papst Franziskus, die trotz ihres
grof3en klerikalen Kohlenstoff-FufRabdrucks allesamt teure, langwierige und ergebnisiose Anti-Klimaxe waren, die nur
die hoffnungslose Unzulénglichkeit des offiziellen Synodenmodells der Kirche bezeugen, ndmlich ihr hoffnungsios
veraltetes Modell der machtlosen Mitgliedschaft und des allméchtigen Lehramts.

Die Kirche wird weiterhin Mitglieder verlieren und sowohl nach auf3en als auch nach innen an Wirkung einbiizen, wenn
sie nicht von einer Kultur der auferlegten Verpflichtung zu einer Kultur der Einladung Ubergeht, von einer Katechese der
auferlegten Verpflichtung zu einer Katechese der offenen Einladung. In einer solchen offenen Kultur kdnnen die
gottlichen Taufgnaden reichlich flief3en. In unserer lehramtlichen Kontrollkultur werden sie blockiert und wir werden
geistlich infantilisiert, wéahrend das Lehramt uns sagt, dass es alle Antworten hat und wir kein Recht haben, Fragen zu
stellen.

Doch mehr in der Hoffnung alsin der Erwartung treffen wir unsin einer gutglaubigen Antwort auf den Aufruf von Papst
Franziskus zu einer synodaleren Kirche, denn irgendwie glauben wir immer noch an Wunder. Canon 21283 des Codex
des kanonischen Rechts von 1983 sagt das:

Die Christglaubigen "haben das Recht, ja zuweilen die Pflicht, entsprechend ihren Kenntnissen, ihrer Kompetenz und
ihrer Stellung den heiligen Hirten ihre Meinung zu Fragen, die das Wohl der Kirche betreffen, mitzuteilen. Sie haben
auch das Recht, ihre Ansichten den anderen Christglaubigen mitzuteilen®.

So weit, so ermutigend fir die phdnomenale Ressource, die das Taent, die Einsicht und die Weisheit der Glaubigen
darstellt. Aber dieser Kanon ist keine Freiheitscharta, denn hdren Sie nur, wie unser Recht, unsere Meinung zu aui3ern,

Page 6



KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

eingeschrankt wird. Wir missen "stets die Integritét des Glaubens und der Moral respektieren [und] den (heiligen) Hirten
die gebuhrende Ehrfurcht erweisen”. Wir "sind verpflichtet, christlichen Gehorsam gegeniiber dem zu leisten, was die
heiligen Hirten, die Christus vertreten, als Lehrer des Glaubens verkiinden und als Leiter der Kirche vorschreiben”. (Can.
21281). Und wir sind verpflichtet, unsere "Gemeinschaft mit der Kirche zu allen Zeiten zu bewahren, auch in [unseren]
auferen Handlungen”. Kanon (20981)

Esist langst Uberféllig, dass dieser Kanon revidiert wird, um die transzendente, Ubergreifende UnverauRerlichkeit der
Menschenrechte und geistigen Grundfreiheiten aler Glaubigen anzuerkennen, vor alem ihr Recht, an den sie
betreffenden Entscheidungen beteiligt zu werden.

Das Kirchenrecht muss sich auch mit den Rechten der Kinder befassen, wie sie in der UN-Konvention tber die Rechte
des Kindes von 1989 festgelegt sind, der der Heilige Stuhl nur sehr unzureichend beigetreten ist. Die Konvention sieht
vor, dass Eltern zwar das Recht haben, ihre Kinder zu taufen und im Glauben zu erziehen, dass sie aber das Recht des
Kindes anerkennen und respektieren miissen, sich eine eigene Meinung Uber Zugehérigkeit, Doktrin und Lehren zu
bilden, wenn es dazu in der Lageist. Der Heilige Stuhl ist verpflichtet, die Grundsétze der Konvention in seinen
Gesetzen und Praktiken zu beachten, tut dies aber derzeit nicht. Wirde er dies tun, kénnten wir schnell eine gesunde
Kirche aus Uberzeugten Freiwilligen haben, die nicht durch auferlegte Verpflichtungen, sondern durch eine frei
angebotene echte personliche Leidenschaft fir das Evangelium und die Kraft der Liebe Gottes gehalten werden. Eine
solche gesunde Kirche hat die Chance, evangelisch viel liberzeugender von Christus zu sein und sich von den
angehauften Eitelkeiten der Geschichte zu befreien, die den Glauben zu einer Ersatzpflicht und -verpflichtung
verkndchert haben. Eine solche Kirche kdnnte sinnvollerweise Uber Evangelisation diskutieren, aber nicht diese Kirche,
noch nicht.

Wir sollten keinen Zweifel daran haben, dass dies ein entscheidender Moment in der heutigen Kircheist. Der voreilige
populistische Vorstof3 von Papst Franziskus fur eine nicht néher definierte Synodalitét war zumindest eine Anerkennung,
dass etwas nachgeben musste. Diese von Laien geleitete Synode mit ihrer Klarheit und K ohérenz dariiber, was sie von
der Synodalitét erwartet und was sie sich fur die Kirche der Zukunft wiinscht, hat die Chance, eine einzigartige und
historische Rolle zu spielen, um die innerkirchlichen Blockaden zu Giberwinden. Aber es gibt hier eine schockierende,
verborgene Redlitét, die darin besteht, dass trotz einer gegenteiligen Darstellung die Laienbeteiligung durchweg
eingefroren und die bischofliche Macht im 20. und 21. Jahrhundert sogar noch stérker gefestigt wurde, also genau in den
Jahrhunderten, in denen sich eine grof3e Zahl gebildeter Laien herausgebildet hat und in denen eine breite konziliare
Umarmung der Laiencharismen erwartet wurde.

Der Codex des kanonischen Rechts von 1917 hatte vorgesehen, dass in jeder Kirchenprovinz ale zwanzig Jahre ein
Provinzrat mit Laienbeteiligung stattfinden sollte (can. 283). Dies geschah jedoch nie, da es auf bischoflicher Initiative
beruhte, und so kamen, von wenigen Ausnahmen abgesehen, Didzesansynoden und national e/regional e Réte aus der
Mode. So ging diese begrenzte, aber zumindest ortsgebundene Form der Laienbeteiligung fur die Kirche weitgehend
verloren. Die Jahre nach dem V atikanischen Konzil, von denen man hoffte, dass sie zu einem grof3eren Spielraum fir die
Charismen der Laien fihren wirden, sahen stattdessen die Konsolidierung und Vergrof3erung der Macht der
neumodischen Bischofskonferenzen, die sich ausschliefdlich aus Bischtfen zusammensetzten und in denen die Laien
keine klare Rolle spielten, abgesehen von einem begrenzten Dienst in fakultativen Ausschiissen, die weit entfernt von
Fragen der Lehre und der Doktrin waren. Auch die 1965 eingerichtete Bischofssynode, ein neues Beratungsgremium des
Papstes, sah keine formale Vertretung der Laien vor.

Thomas Reese, merkt an, dass Bischofssynoden:

"waren oft eine Peinlichkeit.... Der gesamte Prozess wurde von Beamten des V atikans sorgféltig inszeniert, und
Bischofe, die das Regelwerk ignorierten, wurden niedergeschlagen.”[9]

Franziskus selbst hat die Bischofssynode kritisiert, als er kurz nach seiner Wahl sagte: "Wir miissen ihnen eine weniger
starre Form geben. Ich will keine Scheinkonsultationen, sondern echte Konsultationen"[10] Er forderte jeden
Ditzesanbischof auf, "allen zuzuhéren und nicht nur denen, die ihm sagen, was er gerne héren mochte'[11].

Page 7



KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

Diese und viele andere Worte wurden ehrenvoll als papstliche Ermutigung interpretiert, genau das zu tun, was die
deutsche Kirche tut und was wir hier tun. Papst Franziskus wird zu seinen Worten stehen und von der Geschichte daran
gemessen werden, denn der synodale Geist ist aus der Flasche. Sie hat einen panischen kurialen und papstlichen
Rickzug provoziert, aber sie hat auch viele Glaubige in der ganzen Weltkirche neu ermutigt - denn diesist ihre Kirche,
auch unsere Kirche.

Es gibt einen aten irischen Witz Gber auslandische Touristen, die sich auf einer schmalen, kurvenreichen Landstral3e
verirrt haben und einen einheimischen Bauern nach dem Weg zu der Stadt fragen, dieihr Ziel ist. Er antwortet: "Nun,
wenn Sie dorthin wollen, wiirde ich an Ihrer Stelle nicht von hier aus starten!™ Diesist eine fast exakte Beschreibung der
unorganisierten, nicht kartografierten Reise von Papst Franziskusin Richtung einer synodalen Kirche. Und doch sind wir
genau da, wo wir sind. Wenn nicht ein Wunder den derzeitigen Kurs von Franziskus unterbricht, wird unser Ziel eine
Sackgasse sein, die "bittere Enttéduschung" genannt wird. Aber diese Synode kénnte durchaus dieses Wunder sein.

Von Laien geleitete synodale Prozesse[12] wie dieser konnen der Kirche im Allgemeinen und dem Lehramt im
Besonderen zeigen, was es heildt, ein gleichberechtigter Burger der Kirche zu sein, wie man die Redefreiheit respektvoll
wahrnimmt, wie man auf die Stimmen von Laien, denen die Kirche am Herzen liegt und die offen fiir die Fiihrung durch
den Heiligen Geist sind, hort und ihnen vertraut. Ihre frische Weisheit kann Antworten auf Probleme geben, denen eine
sich aufl8sende hierarchische Infrastruktur nicht gewachsen ist.

Die einzige Mdglichkeit, wie diese Synode wirkliche Redefreiheit und eine offene Tagesordnung bieten kann, die sich
der bestmdglichen Umsetzung des grof3en Gebots der Néchstenliebe widmet, besteht darin, die vom Lehramt auferlegten
Beschrénkungen zu ignorieren und darauf zu bestehen, dass unsere Menschenrechte nicht durch das Kirchenrecht
Ubertrumpft, sondern durch dieses sogar verletzt werden.

Indem wir die Aufmerksamkeit der bevorstehenden Bischofssynode auf diese Realitét lenken, besteht sogar in letzter
Minute die Hoffnung, die Behauptung von Kardinal Grech zu bestétigen, dass die Synoden von Papst Franziskus einen
neuen Stil haben, der "von einer wirklichen Freiheit der Rede gepragt ist”. Papst Franziskus hat vor einer falschen
Synodalitét gewarnt, die in der Kirche aufraumen will. Wenn jemals eine Institution aufgeraumt werden musste, Heiliger
Vater, dann ist es unsere Kirche, denn wir stehen vor einem unheiligen Schlamassel, der durch den systematischen,
unehrenhaften Missbrauch der grandiosen klerikalen Macht entstanden ist. Das hat die Glaubigen gepléattet. Wir sollten
froh sein Uber das Wunder, das sich hier entfaltet, dass es noch Menschen gibt, die bereit sind, sich aufzurichten,
aufzustehen und mitzuhelfen, dieses lehramtliche Durcheinander nicht mit unchristlichen bischdéflichen Vertuschungen,
sondern mit christlicher Offenheit aufzuréaumen. Unsere Art von Synodalitdt kann zu einer neuen Art von Gemelnschaft
fuhren, die endlich Christus wiirdig ist, der ja der Urheber unserer unveraufZerlichen Menschenrechte und
Grundfreiheiten ist, der auf Augenhthe mit uns steht, wenn wir die Stimme, die er uns gegeben hat, und die Freiheit, die
er uns gegeben hat, nutzen, um vom Lehramt zu verlangen, dass es sie und ihn in vollem Umfang ehrt, wie wir es hier
auf dieser Synode in seinem heiligen Namen tun.

Esist Zeit, grol3 zu tréumen, sagte Papst Franziskus, und esist.... Wir laden den Papst, das Lehramt und unsere
Glaubensbruder und -schwestern ein, in unseren Traum einzutreten....

[1] Cf. Ansprache von Kardinal Grech zu den Irischen Katholichen Bischéfs Konferenz, 4 March 2021.
[2]Cf. International er Theologische Kommission, Synodalitét in das Leben und Mission der Kirche,
6, https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti 20180302
_sinodalita_en.html
[3] Papst Franziskus, Ansprache fiir das 50° Jubilaum der Bischofs Synode, 17
October 2015, https.//www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2015/october/documents/papa-francesco_2015101
7_50-anniversario-sinodo.html
[4] Internationales Theologische Kommission, Synodalitét in das Leben und Mission der Kirche, 5
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_en.html
[5] Papst Franziskus — Austen Ivereigh, Let us Dream, The path to a better future, 84.

Page 8


https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref1
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/en/speeches/2015/october/documents/papa-francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref4
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_20180302_sinodalita_en.html
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref5

KirchenVolksBewegung Mary McAleese: "Keine Synodalitat ohne Meinungsfreiheit - Das Kirchenrecht muss
Wir sind Kirche die Menschenrechte der Kirchenmitglieder anerkennen” 14.01.2026

[6] Ansprache Kardinal Mario Grech zu den Irischen Katholichen Bischéfs Konferenz tiber Synodalitét, 3 February
2021,

https.//www.catholichishops.ie/2021/03/04/address-of -cardinal -mari o-grech-to-the-bi shops-of -irel and-on-synodal ity-2/
[7] Papst Franziskus — Austen Ivereigh, Let us Dream, The path to a better future, 84.

[8] Papst Franziskus, Lettera del Santo Padre Francesco al popolo di Dio che &€ in cammino in Germania, 29 June 2019.
[9] T.Reese, "Drei Wege zur Verbesserung der Bischofssynode", National Catholic Reporter, 12 November 2015,
https.//www.ncronline.org/bl ogs/faith-and-j usti ce/three-ways-improve-synod-bishops

[10] Papst Franziskus, Interview in America Magazine, September 2013.

https.//www.ameri camagazine.org/pope-francis-interview.

[11] Ibid. 31

[12] Zum Beispiel The Root and Branch Synod Bristol, UK, 5-12 September 2021.

Uber setzung aus dem Englischen: Colm Holmes

Zuletzt gedndert am 17.09.2021

Page 9


https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref6
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref7
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref8
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref9
https://www.ncronline.org/blogs/faith-and-justice/three-ways-improve-synod-bishops
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref10
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref11
https://www.associationofcatholicpriests.ie/2021/09/dr-mary-mcaleese-root-and-branch-synod-bristol/#_ftnref12

