
KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 1

Dr. Willi Knecht, Oktober 2019

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine
ganzheitliche Ökologie
„In Übereinstimmung mit der Ankündigung von Papst Franziskus vom 15. Oktober 2017 wird die
Sonderversammlung der Bischofssynode vom 06. - 27. Oktober 2019 stattfinden, um über das Thema:
„Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche Ökologie“ zu beraten. Diese neuen Wege der
Evangelisierung sollen für und mit dem Volk Gottes erarbeitet werden, das in dieser Region lebt:
Bewohner der Gemeinden und des Landesinneren, der Städte und der großen Metropolen,
Flussanrainer, Zuwanderer und Vertriebene und in besonderem Maße für und mit den indigenen
Völkern.“ (Aus dem Vorwort des Vorbereitungsdokuments der Synode, deutsche Übersetzung: Misereor)
 

Einleitung
 

a) Aktueller Kontext: Die Amazonasregion und speziell Brasilien, das den größten Teil der
Amazonasregion bildet, sind durch die aktuellen Ereignisse im August 2019 in den Mittelpunkt der
weltweiten Öffentlichkeit gerückt. In die aufgeheizten Debatten um die lokal und global immer sichtbarer
werdende Klimakatastrophe erreichen uns nun auch noch die schrecklichen Bilder eines „Amazonien in
Flammen“. Und es wird deutlicher als zuvor: Es geht um uns – um unseren Lebensstil, unsere Zukunft,
ja um das Überleben aller. Was bisher eher versucht wurde zu verdrängen, wird uns nun täglich vor
Augen geführt - und schon werden wieder neue Formen der Verdrängung debattiert (Stichwort:
„Machbarkeitswahn“: Das kriegen wir schon geregelt).
Einige Wochen davor wurde das Abkommen über den Freihandel zwischen dem MercoSur (Brasilien,
Argentinien, Paraguay, Uruguay) und der EU beschlossen, das aber noch nicht ratifiziert ist. Außer einer
kleinen informierten Minderheit hat dies niemanden interessiert. Falls es aber zustande kommt, wird es
fatale Auswirkungen auf das Weltklima haben und würde alle unsere nationalen Maßnahmen zum
Schutz des Klimas konterkarieren – falls diese es denn ernsthaft geben würde. Kurz gesagt: Wir können
mehr Autos, Maschinen und Chemie in die 4 Staaten exportieren und bekommen dafür u.a. billigeres
Viehfutter, sowie Fleisch- und Landwirtschaftsprodukte. Man kann dies als Aufruf zur Brandstiftung und
Verwüstung der Erde und damit als Verbrechen gegen die Menschheit deuten.
 

b) Die Amazonas-Synode hat selbstverständlich zuerst die Situation im Amazonasgebiet im Blick, aber
sie geht weit darüber hinaus. Man kann sogar sagen, dass sie exemplarisch aufzeigen kann, wie es um
die Menschen, die Schöpfung und die Kirche (in ihrem Verhältnis zu Mensch, Schöpfung und in ihrem
Selbstverständnis) steht. Bei der Amazonas-Synode geht es für die Kirche auch darum, ihre Fähigkeit
(wieder-) zu gewinnen, unter den komplexen Umständen, die noch zu schildern sind, die glaubwürdige
Verkünderin einer befreienden Botschaft in Wort und Tat zu sein. Angesichts zunehmender Formen von
Herrschaft, Ausbeutung und Zerstörung ist dies eine sehr große Herausforderung, zumal unter
Berücksichtigung der kulturellen Vielfalt seiner indigenen Gemeinschaften und der Art und Weise, wie
diese ihre Hoffnungen und ihren Widerstand leben. Letztlich geht es aber nicht zuerst um die Kirche und
ihre Erneuerung, sondern um die Menschen, ihre Umwelt und Lebenswelt in der Amazonasregion, die
hier stellvertretend für alle Ausgegrenzten dieser Erde stehen. Dieser Herausforderung kann die Kirche
wiederum nur gerecht werden, wenn sie zu einer grundlegenden Erneuerung fähig ist, inhaltlich und
strukturell. Dabei könnten die Erfahrungen und Weisheiten der indigenen Völker eine große Hilfe und
eine wesentliche Bereicherung sein.
 



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 2

Amazonien ist ein großes Gebiet von 7,5 Millionen km2 und mit etwa 33 Millionen Einwohnern, von
denen etwa 3 Millionen Indigene und Afro-Nachkommen sind. Das Amazonasgebiet teilen sich 9 Länder:
Peru, Bolivien, Ecuador, Kolumbien, Venezuela, Guyana, Suriname, Französisch-Guayana und vor
allem Brasilien. Es gibt mehr als 380 verschiedene Völker oder Nationalitäten, zusätzlich zu etwa 140
indigenen Völkern (oft nur noch kleine Gruppen), die noch in freiwilliger Isolation leben. Rund 240
Sprachen werden im Amazonasgebiet gesprochen. In der Folge werde ich mich auf Brasilien
konzentrieren, nicht nur wegen Größe, sondern wegen der klaren Option einiger brasilianischer Bischöfe
für die Belange der Indigenen und Ausgegrenzten (Option für die Armen) seit den 60-er Jahren.
 

Vorbereitung der Synode
 

Bereits bei der II. Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischöfe 1968 in Medellín, Kolumbien,
wurden wesentliche Aussagen des II. Vat. Konzils auf die konkrete Situation in Lateinamerika hin
ausgelegt und von daher neu interpretiert. Die Ursachen des Elends wurden benannt. Gleich in Kap. I. 1
heißt es: „Über die Situation des lateinamerikanischen Menschen gibt es viele Studien. In allen wird das
Elend beschrieben, das große Menschengruppen in die Randzonen des Gemeinschaftslebens drängt.
Dieses Elend als Massenerscheinung ist eine Ungerechtigkeit, die zum Himmel schreit“ (siehe auch „50
Jahre Medellín – Option für die Armen“, imprimatur 3/2018). Es war u.a. der Beginn der Abkehr vom
Euro-Zentrismus hin zu einer Weltkirche, die sich eher von „den Rändern“ her definiert. Mit dem
Pontifikat von Papst Franziskus wurde diese Option wieder aufgegriffen und mit neuem Leben gefüllt.
Auch die Amazonas-Synode knüpft verständlicherweise an diese wegweisende Bischofskonferenz an
und führt sie weiter. In direkter Weise ist das Vorbereitungsdokument von den beiden ptogrammatischen
Enzykliken „Evangelii Gaudium“ (EG) und vor allem von „Laudato Si“ (LS) beeinflusst. Diese beiden
Schreiben des Papstes sind gewissermaßen die Paten für die kommende Synode. Mehr als bisher
stehen nun aber die indigenen Völker im Mittelpunkt, ihre Kultur, Lebensweise und die Bedrohungen, die
sie erleiden.
 

Die eigentliche Vorbereitung für die Synode begann offiziell mit der Reise des Papstes nach Puerto
Maldonado (Peru) im Januar 2018. Dort brachte er seine Sorge um die Indigenen und deren Heimat zum
Ausdruck: „Ich habe mehrfach auf die Wegwerfkultur hingewiesen. Eine Kultur, die sich nicht nur damit
begnügt auszuschließen, sondern dazu übergegangen ist, zum Schweigen zu bringen, zu ignorieren und
abzulehnen, was nicht ihren Interessen dient. Der entfremdende Konsumismus mancher kann scheinbar
das erdrückende Leiden der anderen nicht ermessen oder gar „mitfühlen“. Es ist eine anonyme Kultur
ohne Bindungen und ohne Gesichter.
Mit der Erde wird in gleicher Weise nach dieser Logik umgegangen. Wälder, Flüsse und Bäche werden
bis zu den letzten Ressourcen genutzt und dann brach und unbrauchbar zurückgelassen. Auch
Menschen werden nach dieser Logik behandelt: Sie werden bis zur Erschöpfung ausgenutzt und dann
als ´unbrauchbar` fallengelassen. Man entledigt sich der Kinder, man entledigt sich der alten Menschen -
eine Wegwerfkultur. Die falschen Götter, die Götzen der Gier, des Geldes und der Macht verderben
alles. Sie verderben die Menschen und die Institutionen und sie zerstören auch den Wald. Jesus hat von
Dämonen gesprochen, deren Austreibung auch viel Gebet verlangt. Dies ist einer von ihnen.“ (Aus der
Ansprache des Papstes bei der Ankunft in Puerto Maldonado, 19.01.2018).
 

Anschließend wurde das vorbereitende Dokument erstellt, rund 87.000 verschiedene Voten wurden
gehört, je etwa 22.000 in direkter Konsultation und 65.000 in Anhörungen und Beratungen. Indigene
Gemeinschaften, Basisgemeinden, Pfarreien, Vikariate und Diözesen nahmen teil. Es gab 260
Veranstaltungen, territoriale Versammlungen und thematische Foren. 90 % der Amazonasbischöfe



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 3

nahmen an diesem Prozess teil. All dies wurde von REPAM (Red Eclesial Panamazónica) gesammelt
und ausgewertet. REPAM ist eine kirchliche Einrichtung, die gegründet wurde, um pastorale Leitlinien zu
entwickeln und die ein Entwicklungsmodell sucht, das die Armen begünstigt und dem Gemeinwohl dient.
Die Ergebnisse dieses Konsultationsprozesses trugen zur Entwicklung des Arbeitspapiers
„Instrumentum laboris“ (IL) bei. Dieses Dokument wurde dann am 17. Juni 2019 veröffentlicht und wird
die Grundlage der Synode bilden.
 

Was hat diese Synode mit unserem Glauben und unserer Spiritualität zu tun? Dies ist eine Frage, die
viele Gegner der Synode umtreibt. Aus Erfahrungen mit und in verschiedenen Kirchengemeinden und
deren Gremien darf ich sagen, dass in unseren Kirchengemeinden die von Papst Franziskus in den
genannten Enzykliken aufgeführten Themen, gelinde gesagt, nicht gerade die großen Renner sind. (Dies
hat vielfache Gründe, die an dieser Stelle nicht zur Debatte stehen). Doch die Sorge um das
„gemeinsame Haus" betrifft uns alle. Das Buch Genesis bezeugt Gott als Schöpfer des Himmels und der
Erde und alles, was darin wohnt, einschließlich des Menschen. Diese Welt wurde in unsere Hände
gelegt, um sie zu bewahren und das Leben in seiner Fülle für alle zu garantieren. Mit anderen Worten,
ökologische Sorge ist nicht nur ein globales Problem und eine aktuelle Herausforderung, sondern es ist
auch eine inhärente Verpflichtung zum Glauben, falls wir an den biblischen Gott glauben. Letztlich geht
es auch darum, dass die Lebensgrundlagen für die Menschen in vielen Regionen dieser Welt zerstört
werden – Vertreibungen, Land, Böden, Wasser, etc. Menschen (auch wir als Christen) leben auf Kosten
anderer Menschen und wir lassen es uns dabei gut gehen, ohne deswegen aber wirklich glücklicher zu
werden. Von daher ist die Enzyklika von Franziskus, „Laudato si" (2015), in der er uns zur „sozio-
ökologischen Bekehrung" aufruft, zu verstehen. Diese so von Gott gewollte Leben in seiner Schöpfung
und all seiner Geschöpfe wird nun von einer irrationalen Ausbeutungsorgie bedroht, die ausschließlich
den maximalen Profit anstrebt. Davon betroffen sind zuerst die Allerärmsten dieser Erde.
 

Inhaltliche Annäherung an das Vorbereitungspapier
 

In Lateinamerika ist die dreifache kirchliche Methode des Sehens, Urteilen und Handelns bereits üblich,
eine Methode, die von Kardinal Joseph Cardijn schon vor 100 Jahren eingeführt wurde und die aus der
christlichen Arbeiterbewegung stammt. Im Arbeitspapier für die Amazonas-Synode wird diese Methode
bereichert, denn wir reden nun nicht nur über das Sehen, sondern über das (Zu-) HÖREN. Wie wichtig
ist diese Ergänzung?
 

Gliederung und Hauptaussagen
 

Der erste Schritt, mit dem Titel "Die Stimme des Amazonas", entspricht dem „Sehen" (Hören), dem
Schrei der Menschen und der Natur und den Möglichkeiten, die diese Zeit der Gnade (Kairos) darstellen.
Der zweite Schritt, rund um die „Integrale Ökologie", bietet Kriterien für die Deutung der Realität, u.a. die
Zerstörung durch Extraktivismus (Raub der Bodenschätze), Urbanisierung, Verletzlichkeit von Familien,
Gesundheit und Bildung. Der dritte Schritt zeigt „Wege zum Handeln" auf, ausgehend von den
Herausforderungen und Hoffnungen der „Prophetischen Kirche im Amazonasgebiet": Eine
missionarische Kirche, die unter Einbeziehung der indigenen Kosmovisionen den interreligiösen Dialog
fördert und der ganzheitlichen menschlichen Entwicklung dient. Der peruanische Kardinal Pedro Barreto
SJ, Vizepräsident des REPAM, hat die Aufgabe der Synode auf den Nenner gebracht: „Amazonizar a la
iglesia“ und „laudatosificar la sociedad“, was heißt, der Kirche ein Amazonasgesicht geben und der
Gesellschaft ein ökologisches Bewusstsein.
 

a) Die territoriale Dimension.



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 4

Selbstverständlich ließe sich angesichts der aktuellen Pressemeldungen über die Waldbrände in
Amazonien („Die Erde   brennt“) sehr viel berichten. Diese ausführliche Berichterstattung, manchmal
sogar unter Einbeziehung der komplexen Ursachen, Hintergründe und der planetarischen Bedeutung für
uns alle, sind zu begrüßen. Sie lenken die weltweite Aufmerksamkeit auf eine Weltregion, die bisher
eher wegen Fußball, Samba und Karneval interessant war. Doch die aktuelle Situation in Amazonien hat
nicht nur eine Vorgeschichte, sie geht über ein halbes Jahrtausend zurück. Und seither wird diese ferne
Region, wie viele andere vergleichbare Regionen, von „unseren“ europäischen, westlichen, christlichen
Wertvorstellungen und Lebensweisen bestimmt. Das neue Interesse am Amazonasgebiet entstand wohl
auch aus berechtigter Sorge, dass die Zerstörungen im Amazonas letztlich auch uns und unsere Art zu
leben und zu konsumieren betreffen: „Unsere Lunge droht, zerstört zu werden“.
 

An dieser Stelle geht es eher um theologische Fragestellungen, Standpunkte und den theologischen Ort
(locus theologicus), spezifischer: die Armgemachten und ihr Ort in der Theologie. Dieser Ort mit seinen
Menschen und ihrer Umwelt wird zum Subjekt und damit zum Ausgangspunkt der Theologie, will sie
christlich sein - die Offenbarung in Jesus dem Christus vorausgesetzt. Die Inkarnation ist ein
Grundelement christlichen Glaubens. Die Menschwerdung Gottes geschieht an ganz bestimmten Orten,
Zeiten und sozio-kulturellen Kontexten. Gott kommt heute zur Welt und zu den Menschen, z.B. in den
Hängematten der Indigenen am Amazonas, in den Blechhütten der Elendsviertel und den Lehmhütten
der Andenbewohner. „Im Amazonas-Regenwald wurde eine tiefe Krise durch anhaltendes menschliches
Eingreifen ausgelöst, bei dem eine ´Kultur des Wegwerfens` (LS 16) und eine extraktivistische Mentalität
vorherrschen. Der Amazonas ist eine Region mit einer reichen Artenvielfalt, er ist multiethnisch,
multikulturell und multireligiös, ein Spiegel der ganzen Menschheit, die zur Verteidigung des Lebens
strukturelle und persönliche Veränderungen aller Menschen, Staaten und der Kirche fordert.“  (Präambel
- Vorbereitungsdokument). 
 

b) Universalität
Kirche sein bedeutet immer auch Weltkirche sein, also Katholische Kirche (altgriechisch „katholikos“) im
ursprünglichen Sinn. Wird Kirche eher von den „Rändern der Welt“ und vom Standort der weltweit
Ausgegrenzten und „Aussätzigen“ aus betrachtet und definiert, statt von einer Metropole (Rom, Berlin,
New York), dann sprechen wir von einer anderen Kirche, als die real existierenden Kirchen (gilt auch für
die lutherischen Kirchen). Wenn nun also bei der kommenden Synode die Situation im Amazonasgebiet
und die Bedürfnisse der dort lebenden Menschen und zudem der „Mutter Erde“, deren Güter für alle
Menschen in gleicher Weise bestimmt sind, im Mittelpunkt stehen, dann hat das auch enorme
Auswirkungen auf die weltweite Kirche.
„Neue Wege für die Kirche“, so im Titel der Synode, bezieht sich auf die pastorale Agenda von
„Evangelii Gaudium".
Die Verkündigung des Evangeliums als eine befreiende Botschaft in der gegenwärtigen Welt ist das
pastorale Anliegen von Papst Franziskus. Es geht ihm darum, die Zeichen der Zeit zu interpretieren und
einen Weg zu finden, eine Kirche zu sein, die tief in Gemeinschaft mit und im Dienst des Reiches Gottes
steht – ausgehend von dieser Realität wie sie ist und nicht von einer anachronistischen Lektüre oder von
philosophischen Spekulationen. Es ist ein Moment, den wir definitiv als „Kairos" bezeichnen können.
 

Für eine integrale Ökologie – so im weiteren Teil des Titels: Es geht nicht mehr und nicht weniger als um
das Überleben der menschlichen Spezies. Mehr als je zuvor in der Menschheitsgeschichte steht die
Menschheit vor einem Abgrund, selbst verschuldet. Wenn das kein Zeichen der Zeit, ein Zeichen zur
Umkehr ist, was dann? Der „Homo oeconomicus“ ist dabei, den „Oikos“, die Haus- Lebens- und
Wirtschaftsgemeinschaft der Menschen zu zerstören. Denn er sieht die Natur, ihre Geschöpfe und alle



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 5

Lebewesen als Ware an, die man kaufen, benutzen und vermehren soll. Und wer das am besten
kann…! Dieser Sichtweise widersprechen fundamental die Lebensweisheiten der indigenen Völker und
nicht zuletzt der Bibel, die schließlich von einstigen Nomadenvölkern (Hebräer) konzipiert worden war.
Doch schon die Schriftgelehrten zurzeit Jesu und dann die von der griechischen Philosophie
beeindruckten christlichen Kirchenfürsten (besonders Augustinus und seine Schüler bis heute) brachten
es fertig, die befreiende Botschaft Jesu in ihr Gegenteil zu verdrehen.
 

Das Vorbereitungsdokument fordert nun, sich zu dieser so von Gott gewollten Gemeinschaft neu zu
bekennen, also umzukehren. Sie fordert gar, diese „Seinsweise“ als eine Lebensweise für die Kirche
werden zu lassen. Dies ist im Wesentlichen der Aufruf zu einer sozio-ökologischen Bekehrung, wie sie in
„Laudato Si" beschrieben ist. Dabei hilft eine klare und tiefgründige Lektüre der Zeichen der Zeit. Wir
stehen vor der Herausforderung, unsere Beziehung zu unserer Schwester, der Mutter Erde, von Grund
auf zu ändern. Wir brauchen eine neue Beziehung zu den gemeinsamen Gütern dieser Schöpfung, die
Gott für alle Menschen zu deren Wohl zur Verfügung gestellt hat. Ebenso brauchen wir einen
grundlegenden Wandel in der Beziehung der Menschen untereinander. Stattdessen haben wir eine
Dynamik der Ausbeutung und eine beispiellose Anhäufung von Gütern entwickelt. Dies hat unseren
Planeten an seine Grenzen gebracht. „Wir müssen erkennen, dass wir unsere Spiritualität überdenken
müssen, um eine nüchternere zu finden, die auf dem Wesentlichen basiert und die es uns ermöglicht,
eine wahrhaftige Gemeinschaft mit unserer Mutter Erde und mit den Schwestern und Brüdern dieser
Welt zu leben. Dies gilt insbesondere den am meisten Ausgegrenzten und all denjenigen, die unser
gemeinsames Zuhause beschützen wollen - in Gemeinschaft mit dem Gott des Lebens, der eine
lebenswerte Zukunft für diejenigen will, die noch kommen werden“ (Aus Kap. „Ökologische Umkehr“).
 

c) Erneuerung der Kirche
Es geht um eine Erneuerung, die innerkirchlich sehr umstritten ist. Seit dem II. Vatikanum kam es schon
zu wichtigen Reformen. Doch vieles bleibt - wesensgemäß - noch bruchstückhaft, nie vollkommen,
Kirche auf dem Weg. Auf der einen Seite stehen die, denen die Kontinuität sehr wichtig ist. Damit
meinen sie aber vor allem eine Kirche, die von einem Zentrum aus geleitet und geführt wird. Dieses
Zentrum ist und bleibt Rom. Im Vorbereitungsdokument wird gesagt, dass dieses Modell nicht mehr der
Wirklichkeit mit seiner zunehmenden Dynamik gerecht wird. Stattdessen, wie oben ausgeführt, gilt es
mehr als je zuvor, die Zeichen der Zeit zu sehen und als Zeichen der Offenbarung zu verstehen. Das
Beharren auf dem Bisherigen lässt uns blind werden vor den notwenigen Herausforderungen unserer
Zeit, erstrecht angesichts der zunehmenden sozialen Verwerfungen und ökologischen Katastrophen. Es
gilt gewohnte strukturelle Sicherheiten und Gewohnheiten aufzugeben und hinauszugehen zu jenen, die
auf der Strecke bleiben oder überflüssig gemacht wurden. Auf diesem Weg sind die Frauen
unverzichtbar, mehr noch: Sie sind die ersten Zeugen der Auferstehung und bis heute diejenigen, die
besonders in prekären Situationen standhafter und oft mutiger sind als Männer, die in ihrem verletzten
Machowahn oft meinen, davonlaufen oder sich betrinken zu müssen. (Pardon!)
 

Wir müssen den „Reichtum der Verschiedenheit“ entdecken. Und selbst die Bischofssynoden sollten
zuerst ein Ort des Zuhörens werden (dazu müsste man natürlich diejenigen einladen und sprechen
lassen, die auch etwas zu sagen haben).
Auf dieser Ebene gibt es einige Aspekte des Kanonischen Rechts, das dem im Wege steht, z.B. die
gleichberechtigte Mitwirkung der Frauen. Das Kanonische Recht ist nicht Teil der Offenbarung, und
wenn es uns hindert, die Zeichen der Zeit zu erkennen, dann müssen wir es ändern, um Raum zu
schaffen für den notwendigen Wandel. „Hoffentlich gelingt es uns, einen Samen der Bekehrung zu säen,
die Zeichen der Zeit zu erkennen und den Kairos zu nutzen. Dann werden wir fähig sein, auf



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 6

prophetische Weise der schweren sozio-ökologischen Krise gewachsen zu sein und sie im Geist der
Märtyrer des Amazonas überwinden zu können“ (IL).
 

Hören den Schrei der Armgemachten nach Gerechtigkeit und den Schrei der verwundeten Mutter
Erde
 
Es ist sicherlich notwendig, den Amazonas, seine geographische Ausdehnung, seine Bewohner, den
Reichtum seines Bioms und seiner Flüsse und die Vielfalt seiner Kulturen zu sehen und zu kennen. Nun
will die Kirche in der Synode einen weiteren Schritt tun, nämlich dem Amazonas-Volk zuhören und sich
von seinem Schrei nach Gerechtigkeit und von der Geschichte ihres Leidensweges erschüttern lassen.
Franziskus bittet den Heiligen Geist, den Teilnehmern der Synode die Gabe des Zuhörens zu geben.
Denn im Schrei der „Wegwerfmenschen“ spricht Gott selbst zu uns. Er offenbart sich und identifiziert
sich mit den Ausgestoßenen, Verfolgten, den Opfern der Geschichte. Schon bei seinem Besuch in
Puerto Maldonado im Januar 2018 wollte er nicht als Erster sprechen, sondern er wollte hören, was ihm
die indigenen Völker zu sagen hatten. Deshalb stand auch vor der Ausarbeitung des
Vorbereitungsdokuments ein ausführliches Zuhören und eine Beratung durch die indigenen Völker.
 

Und was hören wir von den Ureinwohnern? Es ist ein vom Tod bedrohtes Volk, ein Volk, das durch die
Konzessionen zum Abholzen der Wälder, durch Megaprojekte wie Wasserkraftwerke, Ölbohrungen,
Bergbau, Drogenhandel, Landraub und Vertreibung, durch Kriminalisierung und Ermordung ihrer
Anführer in ihrer Existenz als Volk bedroht ist. Noch nie waren die Amazonasvölker so bedroht wie
heute. Die Völker bedauern auch, dass die Kirche trotz ihrer großen Hilfe immer noch sehr distanziert
wirkt, sich oft noch kolonial und klerikal zeigt und ihre Sprachen, ihre Kulturen und ihre Spiritualität nicht
kennt. Sie ist eher zu Besuch als präsent. Nur wenn wir dem Amazonas-Volk zuhören, können wir ihre
Wahrheit kennenlernen, eine Wahrheit, die nicht zuerst rationaler Ausdruck ihrer Weltanschauung ist,
sondern Ausdruck ihrer Gefühlswelt, ihres Lebens und ihres Leidens. Nur wenn wir dem Schrei des
Amazonasvolkes zuhören, können wir prophetisch die Ungerechtigkeit der Mächtigen anprangern und
eine umfassende ökologische Bekehrung der Gesellschaft und der Kirche anstreben. 
 

Die Gläubigen der jüdisch-christlichen Tradition sollten sich nicht wundern über dieses Bedürfnis, den
Schrei des Volkes zu hören: Das Blut Abels schreit zum Himmel (Gen 4,10), der Schrei des Volkes
Israel, das in Ägypten ausgebeutet wird, erhebt sich in den Himmel, der HERR hört diesen Schrei und er
ruft Mose, damit er das Volk befreie (Ex 3,7-10). In den Evangelien hört Jesus den Schrei der Armen,
der Kranken, der Ausgegrenzten, der Frauen (Lk 18,35-43) und er verheißt ihnen die Befreiung. Die
biblische Wahrheit ist keine hellenistische oder rein rationalistische Wahrheit. Das biblisch-semitisches
Wissen stammt aus dem Hören auf das, was aus dem Innersten des Menschen kommt und das aus
dem Leiden der Menschen geboren wird. Als der römische Statthalter Jesus fragt, was die Wahrheit ist
(Joh 18,38), antwortet Jesus ihm nicht und gibt ihm keine philosophische Antwort. Die Wahrheit entsteht
aus dem Schrei des Gekreuzigten, die Wahrheit entsteht aus den Gekreuzigten der Geschichte, aus den
Opfern der Ungerechtigkeit. Der christliche Glaube erwächst aus dem Hören auf das Wort Gottes.
 

Man vergleiche dies mit Karl Rahner „Hörer des Wortes“, daraus: „Der Mensch als Geist ist in seiner
Transzendenz offen für das in sich lichte und unendliche Sein alles Seienden. Offenbarung als
besondere Erfüllung dieser Offenheit ist damit grundsätzlich möglich, überall und zu jeder Zeit". Der von
mir sehr geschätzte Karl Rahner, einer der bedeutendsten Theologen des 20. Jh., fasst hier eine seiner
Grundaussagen zusammen. Das war in seiner Zeit ein großer Schritt nach vorn. Bleibt man aber im
„Ontologischen“ stecken, vermag man keine Antwort zu finden darauf (bzw. man glaubt, diese gar nicht



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 7

finden zu müssen), wie und unter welchen Umständen (Kontexten) man das Wort Gottes hören kann
oder auch nicht. Die simple Antwort findet sich in der „Frohen Botschaft“: Jesus der Christus, das Fleisch
gewordene Wort Gottes, identifiziert sich in der Tradition der biblischen Propheten mit den „Verdammten
dieser Erde“ (Mt 25, 35-46). Wer im „Metaphysischen“ verharrt, übersieht allzu leicht das „Physische“ -
die Verdammten dieser Erde. Europäische Theologen laufen Gefahr, bequemerweise im
„Metaphysischen“ zu verharren und sich daher auch noch für besonders kompetent zu halten.
 

Unsere scheinbar so weise und nur scheinbar „katholische“ und alles umfassende Theologie erweist
sich als „weiße“ Theologie, solange sie nicht die Theologie der „Nicht-Weißen“ als zumindest
gleichberechtigt ansehen kann und/oder will. („Weißsein“ bedeutet hier nicht nur die Farbe der Haut,
sondern vielmehr eine sozio-kulturelle Konditionierung). Eine solche Theologie ist folglich auch genuin
sexistisch. Denn Macht und Herrschaft werden damit begründet, an Gottes Stelle bzw. in seinem Namen
Macht ausüben zu „müssen“. Und die Erlösung allen Übels wird allen Menschen verheißen, wenn sie
sich dieser Macht und sich dieser von schwülen Männerphantasien erfundenen Gotteslehre
unterwerfen… (siehe auch Dostojewski: Der Großinquisitor, in „Die Brüder Karamasow“).
 

Eine imperiale Lebensweise und Herrschaftsform gebiert logischerweise eine imperiale Theologie - und
umgekehrt. Wir sonnen uns gerne darin, auf der richtigen Seite zu stehen, wenn wir uns emotional und
rational ausreichend betreffen lassen (was sicherlich meist sehr ernst gemeint ist und tatsächlich die
Voraussetzung für echtes Engagement, Umkehr und Widerstand ist), leben aber weiterhin auf Kosten
der „Müllmenschen“ weltweit und auch lokal. Wir sind auch Teil einer globalen Bildungselite, die sich in
der Welt umsehen können - Früchte der herrschenden Globalisierung, die einer Minderheit ermöglicht,
„frei und flexibel“ ihr Leben gestalten zu können, u.a. weil uns auch nahezu unbegrenzt alle Ressourcen
zur Verfügung stehen, während der großen Mehrheit der Menschen eben dies nicht möglich ist. Was
eben die einen zu viel haben, können die anderen nicht auch haben.
 

Ein Beispiel aus der aktuellen Diskussion um die Amazonas-Synode: Es ist erstaunlich, dass viele
Medien sich lediglich auf die Nr. 129 (b) des IL stürzen, in dem es darum geht, ob erfahrene verheiratete
indigene Männer zu Priestern geweiht werden können, während sie die übrigen 146 Kapitel übergehen
bzw. verschweigen. Warum sind diese Medien so an der eucharistischen Seelsorge im Amazonasgebiet
interessiert und verschweigen den Schrei der vom Tod bedrohten Menschen, Menschen denen konkret
das „tägliche Brot“ fehlt bzw. denen man es geraubt hat? Was bedeutet hier „Eucharistie“? Ist dies nicht
ein Ignorieren der Wahrheit? Ist das nur Zufall? Aber was ist denn die Wahrheit? Wir können nur
antworten: Den Schrei der Erde und der Armen hören. Nach der klassischen Theologie (siehe K.
Rahner) ist dies jedem Menschen grundsätzlich möglich. Das ist die Wahrheit des Amazonas.
 

Welche Folgen es hat, wenn man nicht von den Worten und Taten Jesu ausgeht, sondern von seinen
eigenen theologischen Theorien, zeigt sich am Beispiel der „Lehre“ über die Eucharistie und deren
aktuelle Praxis: Ein rein rituelles „Mahl“, losgelöst vom Alltag und oft auch von Verpflichtungen
gegenüber den Mitmenschen, „ontologisiert“ und daher beliebig. Und weil das Fest der Erinnerung an
die Befreiung aus der Sklaverei und an das Leben und Leiden Jesu und der Märtyrer in das rein
„Innerliche“ oder das „Überirdische“ abgeschoben wurde, braucht man deswegen einen extra geweihten
Mann, ob rein oder unrein, der nun „im göttlichen Auftrag“ und an Gottes Stelle das Brot bricht.
 

Was war eigentlich das „Letzte Abendmahl“? Jesus feierte mit seinen Jüngern die Befreiung des Volkes
Gottes aus der Sklaverei, als Erinnerung und als Auftrag zur Nachfolge. In der Eucharistie sagt die
Kirche, was sie ist und wie sie im Geiste Jesu zu handeln hat. In dem Maße, wie Christen das Brot
teilen, werden sie zur Kirche Jesu Christi. Wenn wir die Eucharistie feiern, gedenken wir des Lebens,



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 8

des Todes und der Auferstehung Jesu Christi. Wir sagen Dank dafür, dass Jesus uns durch seine Worte
und Taten ein neues Leben ermöglicht und uns den Weg zeigt. Wir nehmen in dieser Feier die
endgültige Gemeinschaft aller Menschen untereinander und mit Gott vorweg. Das ist unser Ziel, unsere
Berufung. Das biblische Bild: Hochzeitsmahl, Tischgemeinschaft mit denen, denen ansonsten der
Zugang zum Tisch und damit zum Brot des Lebens verwehrt wird. Es ist das zentrale Sakrament
unseres Glaubens. Kennzeichen dieser Tischgemeinschaft ist das Miteinanderteilen von Brot und Wein,
d.h. all dessen, was wir zum Leben brauchen. Die Jünger von Emmaus erkennen den auferweckten
Christus erst, als er mit ihnen das Brot bricht. Wenn wir miteinander all das teilen, was wir für ein Leben
in Würde brauchen, dann ist Jesus mitten unter uns und wir werden selbst zu „Brot des Lebens“ für
andere. In einer Gemeinde, in der das geschieht, ist der lebendige Christus gegenwärtig, es ist
Auferstehung spürbar, neues Leben.
 

Synode im Spannungsfeld verschiedenster Interessen
Ich möchte hier lediglich zwei komplexe Themenfelder herausgreifen: Die aktuelle Situation und
Herausforderung als solche (der oft tödliche Widerstand derjenigen, die von der bestehenden Situation
in besonderer Weise profitieren, muss hier nicht explizit erwähnt werden) und den innerkirchlichen
Widerstand.  
 

a) Die Expansion des Agrobusiness in Brasilien geht einher mit erschütternden Bildern und Zahlen über
die Ausübung unvorstellbarer Gewalt. Nach Angaben der Pastoralkommission für Landfragen (CPT) sind
die im Exportgeschäft führenden Großgrundbesitzer seit 2016 für eine Zunahme von Landvertreibungen
um 22 % und Morde um 26% verantwortlich. Allein 2016 – dem Jahr des parlamentarischen Putsches
gegen Präsidentin Dilma Rousseff, an dem sich das Agrobusiness besonders aktiv und aggressiv
beteiligte – nahmen Vertreibungen von wehrlosen Indigenen und Kleinbauern um 232% zu. Im Jahr
2016 waren insgesamt 910.000 Menschen von 1.536 Landkonflikten in ganz Brasilien betroffen. Die
Hauptursachen für die Konfrontationen waren Kämpfe um Land, Arbeit und Wasserzugang. Zu den am
meisten Betroffenen gehörten indigene Völker, verarmte Kleinbauern und afro-brasilianische
Quilombola-Gemeinden. Z.B. waren laut der CPT-Umfrage im vergangenen Jahr 482 Frauen Opfer von
Gewalt aufgrund von Landkonflikten, ein Anstieg von 377 Prozent gegenüber 2017. Die vom
Agrobusiness angezettelten Konflikte erstrecken sich auf über 37 Millionen Hektar; einer Fläche der
Größe Japans. Amazonien ist Handlungsort von 85 % der Landdispute in Brasilien, wovon wiederum 54
% – mehr als die Hälfte – sich auf indigenen Gebieten abspielen, die Bolsonaro für “überfällig” hält und
mit der allgemeinen Freigabe von Waffen an die Großgrundbesitzer tödlich bedroht. (Daten von
der Comissão Pastoral da Terra, CP). Sie ist eine 1975 gegründete Organisation der kath. Kirche in
Brasilien).
 

Widerstand der Mächtigen und Interessen
 

b) Wortführer der Angriffe auf Papst Franziskus und die Synode sind, zumindest im deutschsprachigen
Raum, die Kardinäle Brandmüller und Müller. Müller z.B. warf dem Vorbereitungsdokument zur Synode
schwere theologische Mängel vor. Es enthalte sogar eine „falsche Lehre“, wenn behauptet werde, dass
ein bestimmtes Territorium „Quelle für die Offenbarung Gottes“ sei. Seit 2.000 Jahren lehre die
katholische Kirche unfehlbar, dass die Heilige Schrift und die Apostolische Tradition bleibende und
einzige Quellen der Offenbarung seien. Die hinter dem Vorbereitungsdokument stehende „Theologia
indigena“ (s.u.) und die „Ökotheologie“ hält Müller für eine „Kopfgeburt von Sozialromantikern“. Auf
www.kath.net und der Wochenzeitschrift „Die Tagespost“ kann man, hier zusammengefasst, folgende
Vorwürfe lesen: Was haben Ökologie, Ökonomie und Politik mit dem Auftrag der Kirche zu tun? Und vor



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 9

allem: Welche fachliche Kompetenz legitimiert eine Bischofssynode, sich zu solchen Sachgebieten zu
äußern? Es bedeute die Verwandlung des „Corpus Christi mysticum“ in eine säkulare NGO mit öko-
soziologischem Auftrag. Es könne nicht verborgen bleiben, dass die „Synode“ vor allem dazu dienen
sollte, zwei seit Jahrzehnten gehegte, bislang nie erfüllte „Herzensanliegen“ zu erfüllen: Abschaffung des
Zölibats und Einführung des Frauenpriestertums – wozu mit geweihten Diakoninnen zu beginnen sei.
Das „Instrumentum laboris“ für die Amazonien-Synode stelle einen bislang kaum für möglich gehaltenen
Angriff auf die Grundlagen des Glaubens dar. Es sei festzuhalten, dass dieses Dokument in
entscheidenden Punkten der verbindlichen Lehre der Kirche widerspricht, und darum als häretisch zu
qualifizieren sei.
 

Eurozentrismus und „Teología índia“
 

Als Koordinator der Studie (1996 – 2004) über die Aufbrüche der Kirche in Lateinamerika wurde ich von
der CEHILA, der bischöflichen Kommission der Lateinamerikanischen Bischofskonferenz für
Kirchengeschichte in Lateinamerika, zu einem internationalen Colloquium eingeladen, um die
Ergebnisse der Studie vorzustellen. Aus Brasilien nahmen u.a. Paolo Suess und José Oscar Beozzo teil.
Das Colloquium fand vom 28. 10. – 01. 11. 2002 in Cuernavaca, Mexiko, statt. Dabei wurde die
sozialpastorale Arbeit in der (Campesino-) Diözese Cajamarca, sowohl als beispielhaft für die
Entwicklung einer befreienden Pastoral in Lateinamerika als auch als notwendig und richtungsweisend
für die zukünftige kirchliche Entwicklung herausgestellt und im Schlussdokument entsprechend
gewürdigt. Es gab bisher kaum eine wiss. Arbeit zur Kirchengeschichte, in denen die Campesinos
(Indigene) im Mittelpunkt stehen oder selbst zu Wort kommen. Gerade dies aber ist ein Anliegen von
CEHILA. Die Campesinos haben Geschichte bisher überwiegend „erlitten“ und waren ohne Stimme
geblieben. Nun aber wollen sie selbst „Geschichte schreiben“. Dies wurde in den Jahren 1962 - 1992 in
der Diözese Cajamarca mit Bischof Dammert grundgelegt. Dasselbe geschah in gleicher Weise und in
enger Verbundenheit (u.a.) in den Diözesen Riobamba, Ekuador (Bischof Leónidas Proaño) und
Chiapas (Bischof Samuel Ruiz).
 

Mein Bericht vom Treffen in Cuernavaca, 2002, zu Zeiten des Hl. Johannes Paul II., Protokoll mit
wörtlichen Auszügen:

Man spricht hier oft von der „Iglesia Romana“ der Römischen Kirche; die „Theologie“ Roms ist
nicht zuerst Theologie, vielmehr steht sie eher im Dienst der Macht und meist ohne Bezug zu den
Worten und Taten Jesu.
Wir bestehen auf einem wahrhaften Dialog, ohne dass die Europäer die Regeln des Dialogs oder
Diskurses bestimmen. Wenn z.B. die „Indígenas“ von Gott reden, dann dürfen wir keine Regeln
aufstellen, in welcher Form und gemäß welcher Terminologie dies zu geschehen hat aber genau
dies geschieht.
Wir sind das Volk und wir machen Theologie; Theologie entsteht aus der Gemeinschaft heraus.
Basisvertreter sagen: Theologie an den Universitäten hat oft nichts mit der Realität zu tun, in der
das Volk lebt und leidet.
Der eigentliche Konflikt mit der „Teología índia“ ist der Konflikt zwischen Herrschern und
Beherrschten; was nicht eingegliedert (beherrscht) werden kann, ist eine Bedrohung und wird
bekämpft aus Angst. Gleichzeitig wird die Geschichte der Conquista nicht aufgearbeitet.
Die römische Kirche scheint eher ein Hindernis als ein Verbündeter auf dem Weg zu einer
gerechteren Welt zu sein (Widerstand gegen Neoliberalismus). Sie geht nicht von den Opfern aus,
bzw. sie thematisiert dies nicht.
P. Suess: Die Kirche hat Angst vor dem „Anderen“, vor den Laien, vor den Frauen, vor der Realität



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 10

(um sie nicht ändern zu müssen) und Angst, ihre Privilegien zu verlieren, auch Angst um die Rolle
des Priesters. Kirchliche Neurose“: Man malt sich die Realität entsprechend seiner jeweiligen
Traumata aus.
Die Welt mit den Augen des „Anderen“ und der Opfer sehen; wir sind keine neutralen Richter,
sondern wir sind „Teil von“ (parteiisch) und stehen in einem ganz bestimmten, von Menschen
gemachten Kontext.
CEHILA will eine Geschichtsforschung aus der Perspektive des Volkes, der Beherrschten (derer
ohne Stimme) machen im Unterschied zur „offiziellen“ Geschichtsschreibung, die eher eine
Geschichte der Sieger ist.
Das europäische Konzept von Theologie, Philosophie (u.a. dualistisch; entweder oder; eine
Verkündigung von abstrakt abgeleiteten Prinzipien etc.) widerspricht völlig dem Leben und auch
der Kosmovision der „Indígenas“.

 

Nach einem Besuch in Chiapas, Mexiko 1999, kritisierte der damalige Papst die „Teología india“. Diese
wurde in der Diözese Chiapas, eine der wichtigsten Zentren dieser Theologie, unter der Leitung von
Msgr. Samuel Ruiz praktiziert. Es kam zu einer grundlegenden Neu-Evangelisierung. Doch der Papst
sagte: „Heute denken Viele darüber nach, die Theologie der Befreiung durch eine indigene Theologie zu
ersetzen, was nur eine andere Version des Marxismus wäre."
Zum 6. Treffen von CELAM, Arbeitsgruppe „Teología india“, am 22. Mai 2019 in Paraguay schrieb Papst
Franziskus: „Das Christentum kennt nicht nur einzige Kultur, in der die sie die Botschaft verkünden kann.
In den verschiedenen Völkern, die die Gabe Gottes je nach ihrer eigenen Kultur hören und leben, drückt
die Kirche ihre wahre Katholizität aus und zeigt die Schönheit dieses vielgestaltigen Gesichts. Jede
Kultur trägt positive Werte und Gestaltungsformen bei, die die Art und Weise bereichern können, wie das
Evangelium verkündet und gelebt wird" (EG 116).
 

Der Skandal der Inkulturation?
 

In der Folge des Konzils wurde das Thema der Inkulturation neu gesehen. Die Bischofssynode von 1985
(anlässlich von 20 Jahren Konzilsende) definierte Inkulturation bereits als „eine intime Transformation
authentischer kultureller Werte durch ihre Integration in das Christentum und die Etablierung des
Christentums in allen menschlichen Kulturen." Dies klang ganz gut und war gut geeignet, in Schubladen
abgelegt zu werden. Aber in diesem Jahr wird die Kirche eine Synode über die Herausforderungen des
Amazonas abhalten. Die Synode will neue Wege finden, um diese Mission zu vertiefen. Bisher verstand
man unter Inkulturation, unsere (abendländische) Theologie den Indigenen verständlich zu machen,
immerhin. Aber: „Wir haben versucht, eine indigenistische Kirche zu sein, die indigene Völker als
pastorales Objekt betrachtet, aber noch nicht als Protagonisten ihrer eigenen Glaubenserfahrung. Aber
das reicht nicht aus. Wir wissen jetzt, dass wir noch einen Schritt weiter gehen müssen: Wir müssen
eine indigene Kirche fördern." (Kardinal C. Hummes, Generalberichterstatter der Synode, Interview mit
„La Civiltá Cattolica“).
 

Inkulturation und Menschwerdung, beides hängt ganz eng zusammen. Die Erkenntnis, dass keine Kultur
das Geheimnis der Menschwerdung und Erlösung Christi erschöpft, ist unvereinbar mit dem bisherigen
Eurozentrismus in der Theologie und der weltkirchlichen Praxis. Was heißt „europäische Kultur“?
Benedikt XVI.: „Die Kultur Europas wurde aus der Begegnung zwischen Jerusalem, Athen und Rom
geboren; der Begegnung zwischen dem Glauben an den Gott Israels, der philosophischen Vernunft der
Griechen und dem rechtlichen Denken Roms." Sokrates, Cicero und Jesus als Grundlage unseres
Glaubens? Es war die „Pax Romana“, der Jesus und viele seiner Anhänger zum Opfer gefallen sind. Mit



KirchenVolksBewegung Wir sind
Kirche

Amazonien – Neue Wege für die Kirche und für eine ganzheitliche
Ökologie 31.01.2026

Page 11

der Kolonialisierung der Welt hat sich diese Kultur dann in der ganzen Welt verbreitet und von daher
kommt ihr Anspruch auf eine angebliche Universalität.
 

Im Kapitel mit dem Titel „Ein Volk mit vielen Gesichtern" begründet EG theologisch die Möglichkeit eines
multikulturellen Christentums und weist mit Nachdruck ein monokulturelles Verständnis zurück.
Sinngemäß: Wir können nicht so tun, als ob die Völker aller Kontinente, indem sie den christlichen
Glauben zum Ausdruck bringen, die Wege, die die Völker Europas an einem bestimmten Punkt der
Geschichte gefunden haben, übernehmen müssten. Denn der Glaube kann nicht in die Grenzen des
Verständnisses und Ausdrucks einer Kultur eingeschlossen werden (EG 116 - 118). Vieles deutet
daraufhin, dass viele Widerstände gegen Franziskus und die Synode darauf beruhen, nicht von diesem
Eurozentrismus lassen zu können. So ist man z.B. eher bereit, christlichen Gemeinschaften die Feier der
Eucharistie vorzuenthalten, als die „Kleiderordnung“ zu ändern. Wie können es Päpste und Theologen
wagen, zu behaupten, die Offenbarung des unendlichen Gottes sei nur einmalig und in einer ganz
bestimmten Kultur und Zeit möglich gewesen – nämlich in der von ihnen selbst definierten Art und
Weise?
 

Selbstverständlich können und wollen indigene Kulturen und Lebensweisen ebenfalls nicht den
Anspruch auf universelle Gültigkeit erheben. „Ich bin gekommen, damit sie Leben haben und es reichlich
haben", sagte Jesus (Joh 10,10). Die Ureinwohner des Amazonas haben mit ihrer angestammten
Weisheit eine Lebensweise gefunden, die sie das „gute Leben" nennen („buen vivir“). Wie das
Vorbereitungsdokument hervorhebt, ist es ein Verständnis des Lebens, das durch die Verbindung und
Harmonie der Beziehungen zwischen Wasser, Territorium und Natur, Gemeinschaftsleben und Kultur,
Gott und den verschiedenen spirituellen Kräften gekennzeichnet ist. Und auch für diese Kultur gilt: Erst
Christus führt das indigene „gute Leben" zur Vollendung, ein Christus mit indigenem Gesicht, der
indigenen Weisheit, der alle Möglichkeiten „guten Lebens" verkörpert und diesen Menschen eine
Gemeinschaft anbietet, die dieses „gute Leben" zu einem Leben in der verheißenen Fülle werden lässt.
 

(Siehe auch meinen Beitrag in imprimatur 3/2017: „Der Glaube und die Kultur der Menschen in den
Anden“ (Cosmovisión andina). Im Vorwort der Redaktion heißt es: „In seinem Beitrag wirft Willi Knecht
u.a. die Frage auf, inwieweit die spirituellen Grundlagen der andinen Kultur Auswege aus der Sackgasse
aufweisen könnten, die uns die „Kosmovision“ (Philosophie, Theologie, Wirtschaft) des christlichen
Abendlandes weltweit geführt hat.
 

 
 

Dr. theol. Willi Knecht                                           Mail: willi@knecht-ulm.de
Schlesienweg 99                                                     Tel.:  0731-267905
89075 Ulm                                                               Web: www.williknecht.de
Zuletzt geändert am 08.10.2019

mailto:willi@knecht-ulm.de
http://www.williknecht.de/

