KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

Dr. Willi Knecht, Oktober 2019

Amazonien — Neue Wege fiir die Kirche und fir eine
ganzheitliche Okologie

,In Ubereinstimmung mit der Ankiindigung von Papst Franziskus vom 15. Oktober 2017 wird die
Sonderversammlung der Bischofssynode vom 06. - 27. Oktober 2019 stattfinden, um tUber das Thema:
,Neue Wege fur die Kirche und fiir eine ganzheitliche Okologie* zu beraten. Diese neuen Wege der
Evangelisierung sollen fiir und mit dem Volk Gottes erarbeitet werden, das in dieser Region lebt:
Bewohner der Gemeinden und des Landesinneren, der Stadte und der groRen Metropolen,
Flussanrainer, Zuwanderer und Vertriebene und in besonderem Maf3e fur und mit den indigenen
Volkern.* (Aus dem Vorwort des Vorbereitungsdokuments der Synode, deutsche Ubersetzung: Misereor)

Einleitung

a) Aktueller Kontext: Die Amazonasregion und speziell Brasilien, das den grol3ten Teil der
Amazonasregion bildet, sind durch die aktuellen Ereignisse im August 2019 in den Mittelpunkt der
weltweiten Offentlichkeit geriickt. In die aufgeheizten Debatten um die lokal und global immer sichtbarer
werdende Klimakatastrophe erreichen uns nun auch noch die schrecklichen Bilder eines ,,Amazonien in
Flammen“. Und es wird deutlicher als zuvor: Es geht um uns — um unseren Lebensstil, unsere Zukunft,
ja um das Uberleben aller. Was bisher eher versucht wurde zu verdrangen, wird uns nun taglich vor
Augen gefiihrt - und schon werden wieder neue Formen der Verdrangung debattiert (Stichwort:
.Machbarkeitswahn": Das kriegen wir schon geregelt).

Einige Wochen davor wurde das Abkommen Uber den Freihandel zwischen dem MercoSur (Brasilien,
Argentinien, Paraguay, Uruguay) und der EU beschlossen, das aber noch nicht ratifiziert ist. Auf3er einer
kleinen informierten Minderheit hat dies niemanden interessiert. Falls es aber zustande kommt, wird es
fatale Auswirkungen auf das Weltklima haben und wirde alle unsere nationalen MaRnahmen zum
Schutz des Klimas konterkarieren — falls diese es denn ernsthaft geben wirde. Kurz gesagt: Wir kbnnen
mehr Autos, Maschinen und Chemie in die 4 Staaten exportieren und bekommen dafiir u.a. billigeres
Viehfutter, sowie Fleisch- und Landwirtschaftsprodukte. Man kann dies als Aufruf zur Brandstiftung und
Verwistung der Erde und damit als Verbrechen gegen die Menschheit deuten.

b) Die Amazonas-Synode hat selbstverstandlich zuerst die Situation im Amazonasgebiet im Blick, aber
sie geht weit dartiber hinaus. Man kann sogar sagen, dass sie exemplarisch aufzeigen kann, wie es um
die Menschen, die Schépfung und die Kirche (in ihrem Verhaltnis zu Mensch, Schépfung und in ihrem
Selbstverstandnis) steht. Bei der Amazonas-Synode geht es fir die Kirche auch darum, ihre Fahigkeit
(wieder-) zu gewinnen, unter den komplexen Umstanden, die noch zu schildern sind, die glaubwirdige
Verkinderin einer befreienden Botschaft in Wort und Tat zu sein. Angesichts zunehmender Formen von
Herrschaft, Ausbeutung und Zerstdrung ist dies eine sehr grof3e Herausforderung, zumal unter
Bertcksichtigung der kulturellen Vielfalt seiner indigenen Gemeinschaften und der Art und Weise, wie
diese ihre Hoffnungen und ihren Widerstand leben. Letztlich geht es aber nicht zuerst um die Kirche und
ihre Erneuerung, sondern um die Menschen, ihre Umwelt und Lebenswelt in der Amazonasregion, die
hier stellvertretend fiir alle Ausgegrenzten dieser Erde stehen. Dieser Herausforderung kann die Kirche
wiederum nur gerecht werden, wenn sie zu einer grundlegenden Erneuerung fahig ist, inhaltlich und
strukturell. Dabei kénnten die Erfahrungen und Weisheiten der indigenen Vdlker eine groRe Hilfe und
eine wesentliche Bereicherung sein.

Page 1



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

Amazonien ist ein grofRes Gebiet von 7,5 Millionen km?und mit etwa 33 Millionen Einwohnern, von
denen etwa 3 Millionen Indigene und Afro-Nachkommen sind. Das Amazonasgebiet teilen sich 9 Lander:
Peru, Bolivien, Ecuador, Kolumbien, Venezuela, Guyana, Suriname, Franzdsisch-Guayana und vor
allem Brasilien. Es gibt mehr als 380 verschiedene Vdlker oder Nationalitaten, zusatzlich zu etwa 140
indigenen Vaélkern (oft nur noch kleine Gruppen), die noch in freiwilliger Isolation leben. Rund 240
Sprachen werden im Amazonasgebiet gesprochen. In der Folge werde ich mich auf Brasilien
konzentrieren, nicht nur wegen GroRRe, sondern wegen der klaren Option einiger brasilianischer Bischofe
fur die Belange der Indigenen und Ausgegrenzten (Option fir die Armen) seit den 60-er Jahren.

Vorbereitung der Synode

Bereits bei der Il. Generalversammlung der lateinamerikanischen Bischéfe 1968 in Medellin, Kolumbien,
wurden wesentliche Aussagen des Il. Vat. Konzils auf die konkrete Situation in Lateinamerika hin
ausgelegt und von daher neu interpretiert. Die Ursachen des Elends wurden benannt. Gleich in Kap. I. 1
heilRt es: ,Uber die Situation des lateinamerikanischen Menschen gibt es viele Studien. In allen wird das
Elend beschrieben, das grol3e Menschengruppen in die Randzonen des Gemeinschaftslebens dréangt.
Dieses Elend als Massenerscheinung ist eine Ungerechtigkeit, die zum Himmel schreit* (siehe auch ,50
Jahre Medellin — Option fur die Armen®, imprimatur 3/2018). Es war u.a. der Beginn der Abkehr vom
Euro-Zentrismus hin zu einer Weltkirche, die sich eher von ,den Randern® her definiert. Mit dem
Pontifikat von Papst Franziskus wurde diese Option wieder aufgegriffen und mit neuem Leben gefillt.
Auch die Amazonas-Synode knipft verstandlicherweise an diese wegweisende Bischofskonferenz an
und fuhrt sie weiter. In direkter Weise ist das Vorbereitungsdokument von den beiden ptogrammatischen
Enzykliken ,Evangelii Gaudium* (EG) und vor allem von ,Laudato Si* (LS) beeinflusst. Diese beiden
Schreiben des Papstes sind gewissermal3en die Paten fir die kommende Synode. Mehr als bisher
stehen nun aber die indigenen Volker im Mittelpunkt, ihre Kultur, Lebensweise und die Bedrohungen, die
sie erleiden.

Die eigentliche Vorbereitung fir die Synode begann offiziell mit der Reise des Papstes nach Puerto
Maldonado (Peru) im Januar 2018. Dort brachte er seine Sorge um die Indigenen und deren Heimat zum
Ausdruck: ,Ich habe mehrfach auf die Wegwerfkultur hingewiesen. Eine Kultur, die sich nicht nur damit
begniigt auszuschlieRen, sondern dazu Ubergegangen ist, zum Schweigen zu bringen, zu ignorieren und
abzulehnen, was nicht ihren Interessen dient. Der entfremdende Konsumismus mancher kann scheinbar
das erdriickende Leiden der anderen nicht ermessen oder gar ,mitfiihlen®. Es ist eine anonyme Kultur
ohne Bindungen und ohne Gesichter.

Mit der Erde wird in gleicher Weise nach dieser Logik umgegangen. Walder, Flisse und Bache werden
bis zu den letzten Ressourcen genutzt und dann brach und unbrauchbar zuriickgelassen. Auch
Menschen werden nach dieser Logik behandelt: Sie werden bis zur Erschopfung ausgenutzt und dann
als “unbrauchbar’ fallengelassen. Man entledigt sich der Kinder, man entledigt sich der alten Menschen -
eine Wegwerfkultur. Die falschen Gotter, die Gotzen der Gier, des Geldes und der Macht verderben
alles. Sie verderben die Menschen und die Institutionen und sie zerstéren auch den Wald. Jesus hat von
Damonen gesprochen, deren Austreibung auch viel Gebet verlangt. Dies ist einer von ihnen.” (Aus der
Ansprache des Papstes bei der Ankunft in Puerto Maldonado, 19.01.2018).

AnschlieRend wurde das vorbereitende Dokument erstellt, rund 87.000 verschiedene Voten wurden
gehort, je etwa 22.000 in direkter Konsultation und 65.000 in Anhérungen und Beratungen. Indigene
Gemeinschaften, Basisgemeinden, Pfarreien, Vikariate und Diézesen nahmen teil. Es gab 260
Veranstaltungen, territoriale Versammlungen und thematische Foren. 90 % der Amazonasbischofe

Page 2



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

nahmen an diesem Prozess teil. All dies wurde von REPAM (Red Eclesial Panamazénica) gesammelt
und ausgewertet. REPAM ist eine kirchliche Einrichtung, die gegriindet wurde, um pastorale Leitlinien zu
entwickeln und die ein Entwicklungsmodell sucht, das die Armen begunstigt und dem Gemeinwohl dient.
Die Ergebnisse dieses Konsultationsprozesses trugen zur Entwicklung des Arbeitspapiers
LInstrumentum laboris” (IL) bei. Dieses Dokument wurde dann am 17. Juni 2019 verdffentlicht und wird
die Grundlage der Synode bilden.

Was hat diese Synode mit unserem Glauben und unserer Spiritualitdt zu tun? Dies ist eine Frage, die
viele Gegner der Synode umtreibt. Aus Erfahrungen mit und in verschiedenen Kirchengemeinden und
deren Gremien darf ich sagen, dass in unseren Kirchengemeinden die von Papst Franziskus in den
genannten Enzykliken aufgefiihrten Themen, gelinde gesagt, nicht gerade die groRen Renner sind. (Dies
hat vielfache Griinde, die an dieser Stelle nicht zur Debatte stehen). Doch die Sorge um das
.gemeinsame Haus" betrifft uns alle. Das Buch Genesis bezeugt Gott als Schopfer des Himmels und der
Erde und alles, was darin wohnt, einschlie3lich des Menschen. Diese Welt wurde in unsere Hande
gelegt, um sie zu bewahren und das Leben in seiner Flle fur alle zu garantieren. Mit anderen Worten,
Okologische Sorge ist nicht nur ein globales Problem und eine aktuelle Herausforderung, sondern es ist
auch eine inharente Verpflichtung zum Glauben, falls wir an den biblischen Gott glauben. Letztlich geht
es auch darum, dass die Lebensgrundlagen fiir die Menschen in vielen Regionen dieser Welt zerstort
werden — Vertreibungen, Land, Boden, Wasser, etc. Menschen (auch wir als Christen) leben auf Kosten
anderer Menschen und wir lassen es uns dabei gut gehen, ohne deswegen aber wirklich gliicklicher zu
werden. Von daher ist die Enzyklika von Franziskus, ,Laudato si" (2015), in der er uns zur ,sozio-
Okologischen Bekehrung" aufruft, zu verstehen. Diese so von Gott gewollte Leben in seiner Schoépfung
und all seiner Geschopfe wird nun von einer irrationalen Ausbeutungsorgie bedroht, die ausschlief3lich
den maximalen Profit anstrebt. Davon betroffen sind zuerst die Aller&rmsten dieser Erde.

Inhaltliche Annaherung an das Vorbereitungspapier

In Lateinamerika ist die dreifache kirchliche Methode des Sehens, Urteilen und Handelns bereits Ublich,
eine Methode, die von Kardinal Joseph Cardijn schon vor 100 Jahren eingefiuihrt wurde und die aus der
christlichen Arbeiterbewegung stammt. Im Arbeitspapier fir die Amazonas-Synode wird diese Methode
bereichert, denn wir reden nun nicht nur Gber das Sehen, sondern tber das (Zu-) HOREN. Wie wichtig

ist diese Erganzung?

Gliederung und Hauptaussagen

Der erste Schritt, mit dem Titel "Die Stimme des Amazonas", entspricht dem ,Sehen" (Héren), dem
Schrei der Menschen und der Natur und den Méglichkeiten, die diese Zeit der Gnade (Kairos) darstellen.
Der zweite Schritt, rund um die ,Integrale Okologie", bietet Kriterien fiir die Deutung der Realitat, u.a. die
Zerstorung durch Extraktivismus (Raub der Bodenschétze), Urbanisierung, Verletzlichkeit von Familien,
Gesundheit und Bildung. Der dritte Schritt zeigt ,Wege zum Handeln" auf, ausgehend von den
Herausforderungen und Hoffnungen der ,Prophetischen Kirche im Amazonasgebiet": Eine
missionarische Kirche, die unter Einbeziehung der indigenen Kosmovisionen den interreligidsen Dialog
fordert und der ganzheitlichen menschlichen Entwicklung dient. Der peruanische Kardinal Pedro Barreto
SJ, Vizeprasident des REPAM, hat die Aufgabe der Synode auf den Nenner gebracht: ,Amazonizar a la
iglesia“ und ,laudatosificar la sociedad”, was heif3t, der Kirche ein Amazonasgesicht geben und der
Gesellschaft ein 6kologisches Bewusstsein.

a) Die territoriale Dimension.

Page 3



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

Selbstverstandlich lie3e sich angesichts der aktuellen Pressemeldungen tber die Waldbrande in
Amazonien (,Die Erde brennt®) sehr viel berichten. Diese ausfuhrliche Berichterstattung, manchmal
sogar unter Einbeziehung der komplexen Ursachen, Hintergrinde und der planetarischen Bedeutung fir
uns alle, sind zu begriRen. Sie lenken die weltweite Aufmerksamkeit auf eine Weltregion, die bisher
eher wegen Ful3ball, Samba und Karneval interessant war. Doch die aktuelle Situation in Amazonien hat
nicht nur eine Vorgeschichte, sie geht Uiber ein halbes Jahrtausend zuriick. Und seither wird diese ferne
Region, wie viele andere vergleichbare Regionen, von ,unseren“ europaischen, westlichen, christlichen
Wertvorstellungen und Lebensweisen bestimmt. Das neue Interesse am Amazonasgebiet entstand wohl
auch aus berechtigter Sorge, dass die Zerstérungen im Amazonas letztlich auch uns und unsere Art zu
leben und zu konsumieren betreffen: ,Unsere Lunge droht, zerstort zu werden*.

An dieser Stelle geht es eher um theologische Fragestellungen, Standpunkte und den theologischen Ort
(locus theologicus), spezifischer: die Armgemachten und ihr Ort in der Theologie. Dieser Ort mit seinen
Menschen und ihrer Umwelt wird zum Subjekt und damit zum Ausgangspunkt der Theologie, will sie
christlich sein - die Offenbarung in Jesus dem Christus vorausgesetzt. Die Inkarnation ist ein
Grundelement christlichen Glaubens. Die Menschwerdung Gottes geschieht an ganz bestimmten Orten,
Zeiten und sozio-kulturellen Kontexten. Gott kommt heute zur Welt und zu den Menschen, z.B. in den
Hangematten der Indigenen am Amazonas, in den Blechhiitten der Elendsviertel und den Lehmhitten
der Andenbewohner. ,Im Amazonas-Regenwald wurde eine tiefe Krise durch anhaltendes menschliches
Eingreifen ausgelost, bei dem eine “Kultur des Wegwerfens™ (LS 16) und eine extraktivistische Mentalitat
vorherrschen. Der Amazonas ist eine Region mit einer reichen Artenvielfalt, er ist multiethnisch,
multikulturell und multireligios, ein Spiegel der ganzen Menschheit, die zur Verteidigung des Lebens
strukturelle und persdnliche Veranderungen aller Menschen, Staaten und der Kirche fordert. (Praambel
- Vorbereitungsdokument).

b) Universalitat

Kirche sein bedeutet immer auch Weltkirche sein, also Katholische Kirche (altgriechisch ,katholikos") im
urspringlichen Sinn. Wird Kirche eher von den ,Randern der Welt* und vom Standort der weltweit
Ausgegrenzten und ,Aussatzigen” aus betrachtet und definiert, statt von einer Metropole (Rom, Berlin,
New York), dann sprechen wir von einer anderen Kirche, als die real existierenden Kirchen (gilt auch fr
die lutherischen Kirchen). Wenn nun also bei der kommenden Synode die Situation im Amazonasgebiet
und die Bedurfnisse der dort lebenden Menschen und zudem der ,Mutter Erde“, deren Guter fur alle
Menschen in gleicher Weise bestimmt sind, im Mittelpunkt stehen, dann hat das auch enorme
Auswirkungen auf die weltweite Kirche.

.Neue Wege fur die Kirche, so im Titel der Synode, bezieht sich auf die pastorale Agenda von
.Evangelii Gaudium".

Die Verkindigung des Evangeliums als eine befreiende Botschaft in der gegenwartigen Welt ist das
pastorale Anliegen von Papst Franziskus. Es geht ihm darum, die Zeichen der Zeit zu interpretieren und
einen Weg zu finden, eine Kirche zu sein, die tief in Gemeinschaft mit und im Dienst des Reiches Gottes
steht — ausgehend von dieser Realitat wie sie ist und nicht von einer anachronistischen Lektlre oder von
philosophischen Spekulationen. Es ist ein Moment, den wir definitiv als ,Kairos" bezeichnen kdnnen.

Fur eine integrale Okologie — so im weiteren Teil des Titels: Es geht nicht mehr und nicht weniger als um
das Uberleben der menschlichen Spezies. Mehr als je zuvor in der Menschheitsgeschichte steht die
Menschheit vor einem Abgrund, selbst verschuldet. Wenn das kein Zeichen der Zeit, ein Zeichen zur
Umkehr ist, was dann? Der ,Homo oeconomicus" ist dabei, den ,Oikos", die Haus- Lebens- und
Wirtschaftsgemeinschaft der Menschen zu zerstéren. Denn er sieht die Natur, ihre Geschopfe und alle

Page 4



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

Lebewesen als Ware an, die man kaufen, benutzen und vermehren soll. Und wer das am besten
kann...! Dieser Sichtweise widersprechen fundamental die Lebensweisheiten der indigenen Vaélker und
nicht zuletzt der Bibel, die schlief3lich von einstigen Nomadenvdlkern (Hebréer) konzipiert worden war.
Doch schon die Schriftgelehrten zurzeit Jesu und dann die von der griechischen Philosophie
beeindruckten christlichen Kirchenfirsten (besonders Augustinus und seine Schuler bis heute) brachten
es fertig, die befreiende Botschaft Jesu in ihr Gegenteil zu verdrehen.

Das Vorbereitungsdokument fordert nun, sich zu dieser so von Gott gewollten Gemeinschaft neu zu
bekennen, also umzukehren. Sie fordert gar, diese ,Seinsweise" als eine Lebensweise flr die Kirche
werden zu lassen. Dies ist im Wesentlichen der Aufruf zu einer sozio-0kologischen Bekehrung, wie sie in
.Laudato Si" beschrieben ist. Dabei hilft eine klare und tiefgriindige Lektlre der Zeichen der Zeit. Wir
stehen vor der Herausforderung, unsere Beziehung zu unserer Schwester, der Mutter Erde, von Grund
auf zu andern. Wir brauchen eine neue Beziehung zu den gemeinsamen Gitern dieser Schépfung, die
Gott fur alle Menschen zu deren Wohl zur Verfligung gestellt hat. Ebenso brauchen wir einen
grundlegenden Wandel in der Beziehung der Menschen untereinander. Stattdessen haben wir eine
Dynamik der Ausbeutung und eine beispiellose Anhaufung von Gutern entwickelt. Dies hat unseren
Planeten an seine Grenzen gebracht. ,Wir missen erkennen, dass wir unsere Spiritualitat iberdenken
missen, um eine nidchternere zu finden, die auf dem Wesentlichen basiert und die es uns erméglicht,
eine wahrhaftige Gemeinschaft mit unserer Mutter Erde und mit den Schwestern und Briidern dieser
Welt zu leben. Dies gilt insbesondere den am meisten Ausgegrenzten und all denjenigen, die unser
gemeinsames Zuhause beschitzen wollen - in Gemeinschaft mit dem Gott des Lebens, der eine
lebenswerte Zukunft fur diejenigen will, die noch kommen werden* (Aus Kap. ,0kologische Umkehr*).

¢) Erneuerung der Kirche

Es geht um eine Erneuerung, die innerkirchlich sehr umstritten ist. Seit dem II. Vatikanum kam es schon
zu wichtigen Reformen. Doch vieles bleibt - wesensgemal - noch bruchsttickhaft, nie vollkommen,
Kirche auf dem Weg. Auf der einen Seite stehen die, denen die Kontinuitéat sehr wichtig ist. Damit
meinen sie aber vor allem eine Kirche, die von einem Zentrum aus geleitet und gefuhrt wird. Dieses
Zentrum ist und bleibt Rom. Im Vorbereitungsdokument wird gesagt, dass dieses Modell nicht mehr der
Wirklichkeit mit seiner zunehmenden Dynamik gerecht wird. Stattdessen, wie oben ausgefihrt, gilt es
mehr als je zuvor, die Zeichen der Zeit zu sehen und als Zeichen der Offenbarung zu verstehen. Das
Beharren auf dem Bisherigen lasst uns blind werden vor den notwenigen Herausforderungen unserer
Zeit, erstrecht angesichts der zunehmenden sozialen Verwerfungen und 6kologischen Katastrophen. Es
gilt gewohnte strukturelle Sicherheiten und Gewohnheiten aufzugeben und hinauszugehen zu jenen, die
auf der Strecke bleiben oder Uberfliissig gemacht wurden. Auf diesem Weg sind die Frauen
unverzichtbar, mehr noch: Sie sind die ersten Zeugen der Auferstehung und bis heute diejenigen, die
besonders in prekaren Situationen standhafter und oft mutiger sind als Manner, die in ihnrem verletzten
Machowahn oft meinen, davonlaufen oder sich betrinken zu mussen. (Pardon!)

Wir missen den ,Reichtum der Verschiedenheit* entdecken. Und selbst die Bischofssynoden sollten
zuerst ein Ort des Zuhorens werden (dazu musste man naturlich diejenigen einladen und sprechen
lassen, die auch etwas zu sagen haben).

Auf dieser Ebene gibt es einige Aspekte des Kanonischen Rechts, das dem im Wege steht, z.B. die
gleichberechtigte Mitwirkung der Frauen. Das Kanonische Recht ist nicht Teil der Offenbarung, und
wenn es uns hindert, die Zeichen der Zeit zu erkennen, dann missen wir es andern, um Raum zu
schaffen fur den notwendigen Wandel. ,Hoffentlich gelingt es uns, einen Samen der Bekehrung zu séaen,
die Zeichen der Zeit zu erkennen und den Kairos zu nutzen. Dann werden wir fahig sein, auf

Page 5



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

prophetische Weise der schweren sozio-6kologischen Krise gewachsen zu sein und sie im Geist der
Martyrer des Amazonas tberwinden zu kdnnen* (IL).

Horen den Schrei der Armgemachten nach Gerechtigkeit und den Schrei der verwundeten Mutter
Erde

Es ist sicherlich notwendig, den Amazonas, seine geographische Ausdehnung, seine Bewohner, den
Reichtum seines Bioms und seiner Fliisse und die Vielfalt seiner Kulturen zu sehen und zu kennen. Nun
will die Kirche in der Synode einen weiteren Schritt tun, namlich dem Amazonas-Volk zuhdren und sich
von seinem Schrei nach Gerechtigkeit und von der Geschichte ihres Leidensweges erschuttern lassen.
Franziskus bittet den Heiligen Geist, den Teilnehmern der Synode die Gabe des Zuhoérens zu geben.
Denn im Schrei der ,Wegwerfmenschen* spricht Gott selbst zu uns. Er offenbart sich und identifiziert
sich mit den Ausgestol3enen, Verfolgten, den Opfern der Geschichte. Schon bei seinem Besuch in
Puerto Maldonado im Januar 2018 wollte er nicht als Erster sprechen, sondern er wollte héren, was ihm
die indigenen Volker zu sagen hatten. Deshalb stand auch vor der Ausarbeitung des
Vorbereitungsdokuments ein ausfihrliches Zuhdren und eine Beratung durch die indigenen Volker.

Und was horen wir von den Ureinwohnern? Es ist ein vom Tod bedrohtes Volk, ein Volk, das durch die
Konzessionen zum Abholzen der Walder, durch Megaprojekte wie Wasserkraftwerke, Olbohrungen,
Bergbau, Drogenhandel, Landraub und Vertreibung, durch Kriminalisierung und Ermordung ihrer
Anfuhrer in ihrer Existenz als Volk bedroht ist. Noch nie waren die Amazonasvoélker so bedroht wie
heute. Die Volker bedauern auch, dass die Kirche trotz ihrer grof3en Hilfe immer noch sehr distanziert
wirkt, sich oft noch kolonial und klerikal zeigt und ihre Sprachen, ihre Kulturen und ihre Spiritualitat nicht
kennt. Sie ist eher zu Besuch als prasent. Nur wenn wir dem Amazonas-Volk zuhdren, kénnen wir ihre
Wabhrheit kennenlernen, eine Wabhrheit, die nicht zuerst rationaler Ausdruck ihrer Weltanschauung ist,
sondern Ausdruck ihrer Geflihlswelt, ihres Lebens und ihres Leidens. Nur wenn wir dem Schrei des
Amazonasvolkes zuhéren, kdnnen wir prophetisch die Ungerechtigkeit der Machtigen anprangern und
eine umfassende okologische Bekehrung der Gesellschaft und der Kirche anstreben.

Die Glaubigen der judisch-christlichen Tradition sollten sich nicht wundern Uber dieses Bedurfnis, den
Schrei des Volkes zu horen: Das Blut Abels schreit zum Himmel (Gen 4,10), der Schrei des Volkes
Israel, das in Agypten ausgebeutet wird, erhebt sich in den Himmel, der HERR hort diesen Schrei und er
ruft Mose, damit er das Volk befreie (Ex 3,7-10). In den Evangelien hort Jesus den Schrei der Armen,
der Kranken, der Ausgegrenzten, der Frauen (Lk 18,35-43) und er verheif3t ihnen die Befreiung. Die
biblische Wahrheit ist keine hellenistische oder rein rationalistische Wahrheit. Das biblisch-semitisches
Wissen stammt aus dem Horen auf das, was aus dem Innersten des Menschen kommt und das aus
dem Leiden der Menschen geboren wird. Als der romische Statthalter Jesus fragt, was die Wahrheit ist
(Joh 18,38), antwortet Jesus ihm nicht und gibt ihm keine philosophische Antwort. Die Wahrheit entsteht
aus dem Schrei des Gekreuzigten, die Wahrheit entsteht aus den Gekreuzigten der Geschichte, aus den
Opfern der Ungerechtigkeit. Der christliche Glaube erwachst aus dem Héren auf das Wort Gottes.

Man vergleiche dies mit Karl Rahner ,Hdérer des Wortes", daraus: ,Der Mensch als Geist ist in seiner
Transzendenz offen fir das in sich lichte und unendliche Sein alles Seienden. Offenbarung als
besondere Erflllung dieser Offenheit ist damit grundsatzlich moglich, Gberall und zu jeder Zeit". Der von
mir sehr geschatzte Karl Rahner, einer der bedeutendsten Theologen des 20. Jh., fasst hier eine seiner
Grundaussagen zusammen. Das war in seiner Zeit ein grofRer Schritt nach vorn. Bleibt man aber im
~ontologischen” stecken, vermag man keine Antwort zu finden darauf (bzw. man glaubt, diese gar nicht

Page 6



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

finden zu mussen), wie und unter welchen Umstanden (Kontexten) man das Wort Gottes héren kann
oder auch nicht. Die simple Antwort findet sich in der ,Frohen Botschaft*: Jesus der Christus, das Fleisch
gewordene Wort Gottes, identifiziert sich in der Tradition der biblischen Propheten mit den ,Verdammten
dieser Erde" (Mt 25, 35-46). Wer im ,Metaphysischen* verharrt, Gbersieht allzu leicht das ,Physische” -
die Verdammten dieser Erde. Europaische Theologen laufen Gefahr, bequemerweise im
,Metaphysischen* zu verharren und sich daher auch noch fiir besonders kompetent zu halten.

Unsere scheinbar so weise und nur scheinbar ,katholische* und alles umfassende Theologie erweist
sich als ,weil3e" Theologie, solange sie nicht die Theologie der ,Nicht-WeiRen* als zumindest
gleichberechtigt ansehen kann und/oder will. (,Weil3sein“ bedeutet hier nicht nur die Farbe der Haut,
sondern vielmehr eine sozio-kulturelle Konditionierung). Eine solche Theologie ist folglich auch genuin
sexistisch. Denn Macht und Herrschaft werden damit begriindet, an Gottes Stelle bzw. in seinem Namen
Macht ausiiben zu ,miissen“. Und die Erlésung allen Ubels wird allen Menschen verheiRen, wenn sie
sich dieser Macht und sich dieser von schwilen Mannerphantasien erfundenen Gotteslehre
unterwerfen... (siehe auch Dostojewski: Der GroRinquisitor, in ,Die Brider Karamasow").

Eine imperiale Lebensweise und Herrschaftsform gebiert logischerweise eine imperiale Theologie - und
umgekehrt. Wir sonnen uns gerne darin, auf der richtigen Seite zu stehen, wenn wir uns emotional und
rational ausreichend betreffen lassen (was sicherlich meist sehr ernst gemeint ist und tatsachlich die
Voraussetzung fur echtes Engagement, Umkehr und Widerstand ist), leben aber weiterhin auf Kosten
der ,Mullmenschen* weltweit und auch lokal. Wir sind auch Teil einer globalen Bildungselite, die sich in
der Welt umsehen kénnen - Friichte der herrschenden Globalisierung, die einer Minderheit ermdglicht,
Jirei und flexibel” ihr Leben gestalten zu kénnen, u.a. weil uns auch nahezu unbegrenzt alle Ressourcen
zur Verfagung stehen, wahrend der grof3en Mehrheit der Menschen eben dies nicht méglich ist. Was
eben die einen zu viel haben, kdnnen die anderen nicht auch haben.

Ein Beispiel aus der aktuellen Diskussion um die Amazonas-Synode: Es ist erstaunlich, dass viele
Medien sich lediglich auf die Nr. 129 (b) des IL stirzen, in dem es darum geht, ob erfahrene verheiratete
indigene Manner zu Priestern geweiht werden kdnnen, wahrend sie die Ubrigen 146 Kapitel Ubergehen
bzw. verschweigen. Warum sind diese Medien so an der eucharistischen Seelsorge im Amazonasgebiet
interessiert und verschweigen den Schrei der vom Tod bedrohten Menschen, Menschen denen konkret
das ,tagliche Brot* fehlt bzw. denen man es geraubt hat? Was bedeutet hier ,Eucharistie“? Ist dies nicht
ein Ignorieren der Wahrheit? Ist das nur Zufall? Aber was ist denn die Wahrheit? Wir kbnnen nur
antworten: Den Schrei der Erde und der Armen héren. Nach der klassischen Theologie (siehe K.
Rahner) ist dies jedem Menschen grundséatzlich mdglich. Das ist die Wahrheit des Amazonas.

Welche Folgen es hat, wenn man nicht von den Worten und Taten Jesu ausgeht, sondern von seinen
eigenen theologischen Theorien, zeigt sich am Beispiel der ,Lehre” liber die Eucharistie und deren
aktuelle Praxis: Ein rein rituelles ,Mahl“, losgelést vom Alltag und oft auch von Verpflichtungen
gegenlber den Mitmenschen, ,ontologisiert” und daher beliebig. Und weil das Fest der Erinnerung an
die Befreiung aus der Sklaverei und an das Leben und Leiden Jesu und der Martyrer in das rein
Jnnerliche* oder das ,Uberirdische* abgeschoben wurde, braucht man deswegen einen extra geweihten
Mann, ob rein oder unrein, der nun ,im gottlichen Auftrag” und an Gottes Stelle das Brot bricht.

Was war eigentlich das ,Letzte Abendmahl*? Jesus feierte mit seinen Jingern die Befreiung des Volkes
Gottes aus der Sklaverei, als Erinnerung und als Auftrag zur Nachfolge. In der Eucharistie sagt die
Kirche, was sie ist und wie sie im Geiste Jesu zu handeln hat. In dem Mafl3e, wie Christen das Brot
teilen, werden sie zur Kirche Jesu Christi. Wenn wir die Eucharistie feiern, gedenken wir des Lebens,

Page 7



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

des Todes und der Auferstehung Jesu Christi. Wir sagen Dank dafir, dass Jesus uns durch seine Worte
und Taten ein neues Leben ermdglicht und uns den Weg zeigt. Wir nehmen in dieser Feier die
endgultige Gemeinschatft aller Menschen untereinander und mit Gott vorweg. Das ist unser Ziel, unsere
Berufung. Das biblische Bild: Hochzeitsmahl, Tischgemeinschaft mit denen, denen ansonsten der
Zugang zum Tisch und damit zum Brot des Lebens verwehrt wird. Es ist das zentrale Sakrament
unseres Glaubens. Kennzeichen dieser Tischgemeinschaft ist das Miteinanderteilen von Brot und Wein,
d.h. all dessen, was wir zum Leben brauchen. Die Jiinger von Emmaus erkennen den auferweckten
Christus erst, als er mit ihnen das Brot bricht. Wenn wir miteinander all das teilen, was wir fir ein Leben
in Wirde brauchen, dann ist Jesus mitten unter uns und wir werden selbst zu ,Brot des Lebens* fir
andere. In einer Gemeinde, in der das geschieht, ist der lebendige Christus gegenwartig, es ist
Auferstehung spirbar, neues Leben.

Synode im Spannungsfeld verschiedenster Interessen

Ich mochte hier lediglich zwei komplexe Themenfelder herausgreifen: Die aktuelle Situation und
Herausforderung als solche (der oft todliche Widerstand derjenigen, die von der bestehenden Situation
in besonderer Weise profitieren, muss hier nicht explizit erwahnt werden) und den innerkirchlichen
Widerstand.

a) Die Expansion des Agrobusiness in Brasilien geht einher mit erschitternden Bildern und Zahlen Uber
die Auslibung unvorstellbarer Gewalt. Nach Angaben der Pastoralkommission fur Landfragen (CPT) sind
die im Exportgeschaft filhrenden GroRRgrundbesitzer seit 2016 fur eine Zunahme von Landvertreibungen
um 22 % und Morde um 26% verantwortlich. Allein 2016 — dem Jahr des parlamentarischen Putsches
gegen Prasidentin Dilma Rousseff, an dem sich das Agrobusiness besonders aktiv und aggressiv
beteiligte — nahmen Vertreibungen von wehrlosen Indigenen und Kleinbauern um 232% zu. Im Jahr
2016 waren insgesamt 910.000 Menschen von 1.536 Landkonflikten in ganz Brasilien betroffen. Die
Hauptursachen fir die Konfrontationen waren Kampfe um Land, Arbeit und Wasserzugang. Zu den am
meisten Betroffenen gehorten indigene Vaolker, verarmte Kleinbauern und afro-brasilianische
Quilombola-Gemeinden. Z.B. waren laut der CPT-Umfrage im vergangenen Jahr 482 Frauen Opfer von
Gewalt aufgrund von Landkonflikten, ein Anstieg von 377 Prozent gegentber 2017. Die vom
Agrobusiness angezettelten Konflikte erstrecken sich auf tber 37 Millionen Hektar; einer Flache der
GroRRe Japans. Amazonien ist Handlungsort von 85 % der Landdispute in Brasilien, wovon wiederum 54
% — mehr als die Halfte — sich auf indigenen Gebieten abspielen, die Bolsonaro fiir “Uberfallig” halt und
mit der allgemeinen Freigabe von Waffen an die Grof3grundbesitzer tddlich bedroht. (Daten von

der Comissao Pastoral da Terra, CP). Sie ist eine 1975 gegriindete Organisation der kath. Kirche in
Brasilien).

Widerstand der Machtigen und Interessen

b) Wortfuhrer der Angriffe auf Papst Franziskus und die Synode sind, zumindest im deutschsprachigen
Raum, die Kardinale Brandmller und Mdiller. Miller z.B. warf dem Vorbereitungsdokument zur Synode
schwere theologische Méangel vor. Es enthalte sogar eine ,falsche Lehre“, wenn behauptet werde, dass
ein bestimmtes Territorium ,,Quelle fur die Offenbarung Gottes” sei. Seit 2.000 Jahren lehre die
katholische Kirche unfehlbar, dass die Heilige Schrift und die Apostolische Tradition bleibende und
einzige Quellen der Offenbarung seien. Die hinter dem Vorbereitungsdokument stehende , Theologia
indigena“ (s.u.) und die ,Okotheologie* halt Miiller fiir eine ,Kopfgeburt von Sozialromantikern®. Auf
www.kath.net und der Wochenzeitschrift ,Die Tagespost” kann man, hier zusammengefasst, folgende
Vorwirfe lesen: Was haben Okologie, Okonomie und Politik mit dem Auftrag der Kirche zu tun? Und vor

Page 8



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

allem: Welche fachliche Kompetenz legitimiert eine Bischofssynode, sich zu solchen Sachgebieten zu
auRRern? Es bedeute die Verwandlung des ,,Corpus Christi mysticum* in eine sakulare NGO mit 6ko-
soziologischem Auftrag. Es kénne nicht verborgen bleiben, dass die ,Synode" vor allem dazu dienen
sollte, zwei seit Jahrzehnten gehegte, bislang nie erfillte ,Herzensanliegen* zu erfullen: Abschaffung des
Zdlibats und Einfuhrung des Frauenpriestertums — wozu mit geweihten Diakoninnen zu beginnen sei.
Das ,Instrumentum laboris® fir die Amazonien-Synode stelle einen bislang kaum fur méglich gehaltenen
Angriff auf die Grundlagen des Glaubens dar. Es sei festzuhalten, dass dieses Dokument in
entscheidenden Punkten der verbindlichen Lehre der Kirche widerspricht, und darum als haretisch zu
qualifizieren sei.

Eurozentrismus und , Teologia india*

Als Koordinator der Studie (1996 — 2004) tber die Aufbriiche der Kirche in Lateinamerika wurde ich von
der CEHILA, der bischéflichen Kommission der Lateinamerikanischen Bischofskonferenz fiir
Kirchengeschichte in Lateinamerika, zu einem internationalen Colloguium eingeladen, um die
Ergebnisse der Studie vorzustellen. Aus Brasilien nahmen u.a. Paolo Suess und José Oscar Beozzo teil.
Das Colloquium fand vom 28. 10. — 01. 11. 2002 in Cuernavaca, Mexiko, statt. Dabei wurde die
sozialpastorale Arbeit in der (Campesino-) Di6zese Cajamarca, sowohl als beispielhaft fur die
Entwicklung einer befreienden Pastoral in Lateinamerika als auch als notwendig und richtungsweisend
fur die zukinftige kirchliche Entwicklung herausgestellt und im Schlussdokument entsprechend
gewdlrdigt. Es gab bisher kaum eine wiss. Arbeit zur Kirchengeschichte, in denen die Campesinos
(Indigene) im Mittelpunkt stehen oder selbst zu Wort kommen. Gerade dies aber ist ein Anliegen von
CEHILA. Die Campesinos haben Geschichte bisher tiberwiegend ,erlitten* und waren ohne Stimme
geblieben. Nun aber wollen sie selbst ,Geschichte schreiben”. Dies wurde in den Jahren 1962 - 1992 in
der Di6zese Cajamarca mit Bischof Dammert grundgelegt. Dasselbe geschah in gleicher Weise und in
enger Verbundenheit (u.a.) in den Di6zesen Riobamba, Ekuador (Bischof Leénidas Proafio) und
Chiapas (Bischof Samuel Ruiz).

Mein Bericht vom Treffen in Cuernavaca, 2002, zu Zeiten des HI. Johannes Paul Il., Protokoll mit
wortlichen Auszigen:

e Man spricht hier oft von der ,Iglesia Romana“ der Romischen Kirche; die ,Theologie* Roms ist
nicht zuerst Theologie, vielmehr steht sie eher im Dienst der Macht und meist ohne Bezug zu den
Worten und Taten Jesu.

o Wir bestehen auf einem wahrhaften Dialog, ohne dass die Européaer die Regeln des Dialogs oder
Diskurses bestimmen. Wenn z.B. die ,Indigenas* von Gott reden, dann durfen wir keine Regeln
aufstellen, in welcher Form und gemaf welcher Terminologie dies zu geschehen hat aber genau
dies geschieht.

¢ Wir sind das Volk und wir machen Theologie; Theologie entsteht aus der Gemeinschaft heraus.
Basisvertreter sagen: Theologie an den Universitaten hat oft nichts mit der Realitat zu tun, in der
das Volk lebt und leidet.

¢ Der eigentliche Konflikt mit der , Teologia india“ ist der Konflikt zwischen Herrschern und
Beherrschten; was nicht eingegliedert (beherrscht) werden kann, ist eine Bedrohung und wird
bekampft aus Angst. Gleichzeitig wird die Geschichte der Conquista nicht aufgearbeitet.

¢ Die romische Kirche scheint eher ein Hindernis als ein Verbiindeter auf dem Weg zu einer
gerechteren Welt zu sein (Widerstand gegen Neoliberalismus). Sie geht nicht von den Opfern aus,
bzw. sie thematisiert dies nicht.

e P. Suess: Die Kirche hat Angst vor dem ,Anderen”, vor den Laien, vor den Frauen, vor der Realitat

Page 9



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

(um sie nicht &ndern zu mussen) und Angst, ihre Privilegien zu verlieren, auch Angst um die Rolle
des Priesters. Kirchliche Neurose*: Man malt sich die Realitat entsprechend seiner jeweiligen
Traumata aus.

¢ Die Welt mit den Augen des ,Anderen® und der Opfer sehen; wir sind keine neutralen Richter,
sondern wir sind , Teil von* (parteiisch) und stehen in einem ganz bestimmten, von Menschen
gemachten Kontext.

e CEHILA will eine Geschichtsforschung aus der Perspektive des Volkes, der Beherrschten (derer
ohne Stimme) machen im Unterschied zur ,offiziellen* Geschichtsschreibung, die eher eine
Geschichte der Sieger ist.

¢ Das européische Konzept von Theologie, Philosophie (u.a. dualistisch; entweder oder; eine
Verkiindigung von abstrakt abgeleiteten Prinzipien etc.) widerspricht vollig dem Leben und auch
der Kosmovision der ,Indigenas".

Nach einem Besuch in Chiapas, Mexiko 1999, kritisierte der damalige Papst die , Teologia india“. Diese
wurde in der Diozese Chiapas, eine der wichtigsten Zentren dieser Theologie, unter der Leitung von
Msgr. Samuel Ruiz praktiziert. Es kam zu einer grundlegenden Neu-Evangelisierung. Doch der Papst
sagte: ,Heute denken Viele dariiber nach, die Theologie der Befreiung durch eine indigene Theologie zu
ersetzen, was nur eine andere Version des Marxismus ware."

Zum 6. Treffen von CELAM, Arbeitsgruppe ,Teologia india“, am 22. Mai 2019 in Paraguay schrieb Papst
Franziskus: ,Das Christentum kennt nicht nur einzige Kultur, in der die sie die Botschaft verkiinden kann.
In den verschiedenen Volkern, die die Gabe Gottes je nach ihrer eigenen Kultur héren und leben, driickt
die Kirche ihre wahre Katholizitat aus und zeigt die Schonheit dieses vielgestaltigen Gesichts. Jede
Kultur tréagt positive Werte und Gestaltungsformen bei, die die Art und Weise bereichern kdnnen, wie das
Evangelium verkindet und gelebt wird" (EG 116).

Der Skandal der Inkulturation?

In der Folge des Konzils wurde das Thema der Inkulturation neu gesehen. Die Bischofssynode von 1985
(anlasslich von 20 Jahren Konzilsende) definierte Inkulturation bereits als ,eine intime Transformation
authentischer kultureller Werte durch ihre Integration in das Christentum und die Etablierung des
Christentums in allen menschlichen Kulturen." Dies klang ganz gut und war gut geeignet, in Schubladen
abgelegt zu werden. Aber in diesem Jahr wird die Kirche eine Synode lber die Herausforderungen des
Amazonas abhalten. Die Synode will neue Wege finden, um diese Mission zu vertiefen. Bisher verstand
man unter Inkulturation, unsere (abendlandische) Theologie den Indigenen verstandlich zu machen,
immerhin. Aber: ,Wir haben versucht, eine indigenistische Kirche zu sein, die indigene Volker als
pastorales Objekt betrachtet, aber noch nicht als Protagonisten ihrer eigenen Glaubenserfahrung. Aber
das reicht nicht aus. Wir wissen jetzt, dass wir noch einen Schritt weiter gehen missen: Wir missen
eine indigene Kirche fordern." (Kardinal C. Hummes, Generalberichterstatter der Synode, Interview mit
,La Civilta Cattolica").

Inkulturation und Menschwerdung, beides hangt ganz eng zusammen. Die Erkenntnis, dass keine Kultur
das Geheimnis der Menschwerdung und Erlésung Christi erschopft, ist unvereinbar mit dem bisherigen
Eurozentrismus in der Theologie und der weltkirchlichen Praxis. Was heil3t ,europdische Kultur*?
Benedikt XVI.: ,Die Kultur Europas wurde aus der Begegnung zwischen Jerusalem, Athen und Rom
geboren; der Begegnung zwischen dem Glauben an den Gott Israels, der philosophischen Vernunft der
Griechen und dem rechtlichen Denken Roms." Sokrates, Cicero und Jesus als Grundlage unseres
Glaubens? Es war die ,Pax Romana“, der Jesus und viele seiner Anhénger zum Opfer gefallen sind. Mit

Page 10



KirchenVolksBewegung Wir sind Amazonien — Neue Wege fir die Kirche und fur eine ganzheitliche
Kirche Okologie 31.01.2026

der Kolonialisierung der Welt hat sich diese Kultur dann in der ganzen Welt verbreitet und von daher
kommt ihr Anspruch auf eine angebliche Universalitat.

Im Kapitel mit dem Titel ,Ein Volk mit vielen Gesichtern" begriindet EG theologisch die Mdglichkeit eines
multikulturellen Christentums und weist mit Nachdruck ein monokulturelles Verstandnis zurtick.
Sinngemal3: Wir kdnnen nicht so tun, als ob die Volker aller Kontinente, indem sie den christlichen
Glauben zum Ausdruck bringen, die Wege, die die Volker Europas an einem bestimmten Punkt der
Geschichte gefunden haben, Gbernehmen miussten. Denn der Glaube kann nicht in die Grenzen des
Verstandnisses und Ausdrucks einer Kultur eingeschlossen werden (EG 116 - 118). Vieles deutet
daraufhin, dass viele Widerstande gegen Franziskus und die Synode darauf beruhen, nicht von diesem
Eurozentrismus lassen zu kdnnen. So ist man z.B. eher bereit, christlichen Gemeinschaften die Feier der
Eucharistie vorzuenthalten, als die ,Kleiderordnung” zu andern. Wie kénnen es Papste und Theologen
wagen, zu behaupten, die Offenbarung des unendlichen Gottes sei nur einmalig und in einer ganz
bestimmten Kultur und Zeit méglich gewesen — namlich in der von ihnen selbst definierten Art und
Weise?

Selbstverstandlich konnen und wollen indigene Kulturen und Lebensweisen ebenfalls nicht den
Anspruch auf universelle Gultigkeit erheben. ,Ich bin gekommen, damit sie Leben haben und es reichlich
haben", sagte Jesus (Joh 10,10). Die Ureinwohner des Amazonas haben mit ihrer angestammten
Weisheit eine Lebensweise gefunden, die sie das ,gute Leben" nennen (,buen vivir). Wie das
Vorbereitungsdokument hervorhebt, ist es ein Verstandnis des Lebens, das durch die Verbindung und
Harmonie der Beziehungen zwischen Wasser, Territorium und Natur, Gemeinschaftsleben und Kultur,
Gott und den verschiedenen spirituellen Kraften gekennzeichnet ist. Und auch fur diese Kultur gilt: Erst
Christus fuhrt das indigene ,gute Leben" zur Vollendung, ein Christus mit indigenem Gesicht, der
indigenen Weisheit, der alle Moglichkeiten ,guten Lebens" verkorpert und diesen Menschen eine
Gemeinschaft anbietet, die dieses ,gute Leben" zu einem Leben in der verheiRenen Fille werden lasst.

(Siehe auch meinen Beitrag in imprimatur 3/2017: ,Der Glaube und die Kultur der Menschen in den
Anden“ (Cosmovision andina). Im Vorwort der Redaktion heif3t es: ,In seinem Beitrag wirft Willi Knecht
u.a. die Frage auf, inwieweit die spirituellen Grundlagen der andinen Kultur Auswege aus der Sackgasse
aufweisen konnten, die uns die ,Kosmovision® (Philosophie, Theologie, Wirtschaft) des christlichen
Abendlandes weltweit gefiihrt hat.

Dr. theol. Willi Knecht Mail: willi@knecht-ulm.de
Schlesienweg 99 Tel.: 0731-267905
89075 Ulm Web: www.williknecht.de

Zuletzt gedndert am 08.10.2019

Page 11


mailto:willi@knecht-ulm.de
http://www.williknecht.de/

