
KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Vor der Aufgabe der Neugründung 20.02.2026

Page 1

Herder Korrespondenz Spezial 1-2011, Pastoral im Umbau

Vor der Aufgabe der Neugründung
Die Kirche in sich wechselseitig verstärkenden Krisen

Michael N. Ebertz

Die durch den Missbrauchsskandal ausgelöste moralische Statuskrise verstärkt eine Vielzahl von
Krisendimensionen. Deren Zusammenwirken macht erst das wahre Ausmaß der Herausforderungen an eine
zukunftsfähige Pastoral aus. Umgekehrt schwächen hausgemachte Strukturkrisen die Chancen, die anderen
Krisendimensionen als Herausforderungen zu bearbeiten.

Zweifellos hat das Jahr 2010, in dem auch das „Jahr des Priesters" zu Ende ging, in Deutschland eine zutiefst
irdische, wenn nicht unterirdische Kirche vor Augen gestellt. Die Skandale und Skandalisierungen der
sexuellen Gewalthandlungen von Priestern und Ordensmännern an Kindern und Jugendlichen legten
allerdings mehr als moralische Verfehlungen offen. In einem für jeden Skandal typischen Dreischritt von -
wirklicher oder bloß unterstellter - moralischer Verfehlung hochgestellter Personen oder Institutionen,
attraktiver und zugleich abstoßender Enthüllung und einer spontanen Bewegung der kollektiven Entrüstung
oder Empörung, die den Skandalversuch erst zum Skandal werden lässt (vgl. Karl Otto Hondrich, Enthüllung
und Entrüstung, Frankfurt 2002), eröffnete sich ein Einblick: sowohl in eine Art „Unterwelt" der Kirche, ein
„Schattenreich von normativ nicht gedeckten" Handlungen, als auch in die Tiefe der moralischen Ordnung
unserer Gesellschaft selbst.

Versucht man Ausmaß und Auswirkung jener Skandalisierung des Jahres 2010 zu bestimmen, so
demonstrierte sie vor unser aller Augen die Macht der gesellschaftlichen Moral, ja die Vormacht dieser
profanen Moral über die Kirche. Damit wurde massiv der gesellschaftliche Status der Kirche verschoben,
insbesondere der vom Klerus repräsentierten „Priesterkirche". Das erhebliche Zivilisationsversagen, das auch
noch durch eine unterstellte oder tatsächliche Opferunempfindlichkeit, durch sekundäre Viktimisierungen und
durch eine unterstellte oder tatsächliche Schuldunempfindlichkeit kirchlicher Institutionsvertreter bekräftigt
wurde, paarte sich noch mit einer „moralischen Lethargie" aus Kirchenräson (Franz-Xaver Kaufmann,
Kirchenkrise, Freiburg 2011).

Sie manifestierte sich darin, dass sich hohe Geistliche den Vorwurf der mangelhaften Affekt- oder
Selbstkontrolle, gar der öffentlichen Lüge oder der Vertuschung gefallen lassen müssen, wenn zum Beispiel
Aktenverstümmelungen und Aktenvernichtungen in den Bischöflichen Ordinariaten zu Tage gefördert werden
oder Freundschaften allerhöchster geistlicher Autoritäten mit geistlichen Sexualstraftätern wie dem Gründer
der Legionäre Christi einer Damnatio Memoriae unterworfen werden.

Die Kirche ist mit der Skandalisierung dieser Handlungen ihrer „Unterwelt" durch die Macht der
gesellschaftlichen Moral in eine schwere gesellschaftliche Statuskrise geraten. Indem diese die Vertreter der
Kirche zum „demütigenden Kotau" gezwungen hat, indem alle, ob hoch oder niedrig, sich zu ihr bekennen,
Schuld eingestehen, um Vergebung bitten, Reue bekunden, Besserung geloben, zeigt sich die
gesellschaftliche Moral - und nicht die der Kirche - als „die Supermacht der demokratischen Gesellschaft"
(Karl Otto Hondrich). Somit hat sich seit 2010 die Grundarchitektur zwischen Kirche und Gesellschaft im
öffentlichen Raum massiv zuungunsten der Kirche verschoben.

Arbeit am Vertrauen als eine der fundamentalsten pastoralen Grundaufgaben



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Vor der Aufgabe der Neugründung 20.02.2026

Page 2

In diesem Sinne ist die Kirche, die sich in Gestalt ihres hohen Klerus immer wieder kulturpessimistisch über
die profane Moral erheben konnte, immer weniger eine Kirche des Volkes oder für das Volk. Jedenfalls
scheint sie dabei zu sein, sich als eine solche „Volkskirche" in der deutschen Gesellschaft zu verabschieden.
Tatsächlich berührt und verstärkt diese aktuelle moralische Statuskrise eine Vielzahl von Krisendimensionen,
deren Zusammenwirken erst das wahre Ausmaß der Herausforderungen der Pastoral ausmacht, das viele
der Verantwortlichen in der Kirche noch gar nicht begriffen zu haben scheinen.

Eines der Fundamente der Kirche und ihres pastoralen Sendungsauftrags heißt Vertrauen. Denn die
Verkündigung der religiösen Botschaft, darauf verweist Hartmann Tyrell, hat ja zum einen „Unerhörtes",
„kaum Glaubliches", „Worte des ewigen Lebens" zum Thema. Hinzu kommt, dass diese Botschaft auch noch
einen „Wahrnehmungsmangel" hat. Die Menschwerdung Gottes, die Wiederkunft Christi, Himmel, Hölle,
Fegefeuer sind nicht durch sinnliche Wahrnehmung bestätigbar. Und dieser der religiösen Kommunikation
anhaftende Mangel sowie das Unglaubliche, was sie gleichwohl zu glauben empfiehlt, muss kompensiert
werden. Dies geschieht unter anderem durch Vertrauen, weshalb die Arbeit am Vertrauen (und die
Verhinderung von Misstrauen) eine der fundamentalsten pastoralen Grundaufgaben darstellt und eine der
wichtigsten Voraussetzungen der Rezeption und Akzeptanz der Kommunikation der frohen Botschaft ist.

Wie auch neueste Umfrageergebnisse zeigen, ist die katholische Kirche, hausgemacht, weiter in die
Vertrauenskrise geraten, die vermutlich so schnell nicht zu überwinden sein wird. Vertrauen meint hier nicht
Personenvertrauen, sondern Institutionsvertrauen und damit die Unterstellung, dass Vorkehrungen (der
Personalauswahl, der Kontrolle, der Korrektur) getroffen werden, die dazu führen, dass sich die Beteiligten
weitgehend normgerecht verhalten. Die Vertrauenskrise umfasst freilich auch das Verhältnis der Gläubigen
zu den Geistlichen, berührt aber auch die Institution der Beichte, die zwar das Geständnis des
Kindesmissbrauchs als schwere Sünde kennt, nicht aber eine Wiedergutmachung dem Opfer gegenüber, wie
jüngst Franz-Xaver Kaufmann betonte.

Die Identitätskrise der Kirchenmitglieder hat sich verschärft

Damit ist auch eine Identitätskrise der Kirchenmitglieder verschärft und bei manchen erst ausgelöst worden,
denn der konfessionelle Teil ihrer Antwort auf die Frage, wer sie sind, kann nicht mehr „scham-los" gegeben
werden: Ich bin katholisch. Inzwischen kann jeder damit rechnen, dass bei diesem Bekenntnis, wie in der
griechischen Tragödie, der gesellschaftliche „Chor" in Gelächter ausbricht. Das Versagen einer Institution hat
nun auch die soziale Identität selbst vieler in ihr hoch engagierter Personen - Kleriker, hauptamtliche wie
ehrenamtliche Katholikinnen und Katholiken - schwer beschädigt. Das Stigma der Institution kann zum
sozialen Stigma der Personen, ihrer Mitglieder, werden.

Dabei gibt es in der modernen Gesellschaft Alternativen zum christlichen Engagement in der katholischen
Kirche wie zum Katholischsein überhaupt, wenn dieses als dissonant erlebt wird. Die Austrittsbereitschaft
wächst dementsprechend und der Austritt wurde von einigen unmittelbar vollzogen, ohne damit automatisch
Abschied vom (kirchlichen) Christentum zu nehmen. Andere unter den verbleibenden Mitgliedern der Kirche
fragen sich, ob sie nicht Schuld auf sich geladen haben. Waren und sind sie doch Mitwissende, die aber ein
Kommunikationstabu eingehalten haben, das in der Kirche gilt, nämlich über Fehler und Schwächen ihres
Führungspersonals zu schweigen.

Aber auch hier verweist die Diagnose weg von der persönlichen Schuld der häufig ja auch materiell
abhängigen Mitwissenden hin zum institutionellen, zum strukturellen Defekt. Denn die Institution Kirche sieht
kaum Verfahren, also geregelte Wege vor wie moralische Sachverhalte und andere Konfliktthemen
lösungsorientiert zu bereden und zu bearbeiten sind. Wenn die Möglichkeit des institutionalisierten
Einspruchs verwehrt oder erschwert bleibt, wenn also keine ernsthaften Chancen eröffnet werden, seine
kritische Stimme zu erheben, wird die Austrittsneigung wachsen, was sozialwissenschaftliche Studien



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Vor der Aufgabe der Neugründung 20.02.2026

Page 3

nahelegen.

Die jüngste Stellungnahme von christlichen Politikern zu Zölibat und „Viri probati", das Memorandum der
Theologen, die Petition „Pro Ecclesia" und all die anderen öffentlichen Aussagen in lokalen und überlokalen
Medien zeugen ebenso auch von einer Verständigungs- und Verfahrenskrise wie die teilweise unzivilisierten,
gewalttätigen - etwa auf „kreuz.net" oder „kath.net" gepflegten - Redeweisen in den gegenwärtigen
Auseinandersetzungen. Konflikte sind in einer rein hierarchischen Organisation, die nur Befehl und Gehorsam
kennt, nicht vorgesehen, und ihre Bearbeitung durch „Dialog" schon gar nicht.

Weil es solche Vorgaben nicht gibt und solche prozeduralen Methoden unter den Bischöfen nicht vereinbart,
keine Verfahrensregeln verbindlich beschlossen wurden, ist der Vielfalt der Interpretation des Dialogaufrufs
Tür und Tor geöffnet. Alle Akteure in der Kirche entscheiden deshalb darüber, was sie unter „Dialog"
verstehen und nicht verstehen, ob sie ihn führen wollen oder nicht, welche Themen sie behandeln wollen,
über welche konkreten Sachverhalte sie reden wollen und in welchem Stil sie sich an ihm beteiligen wollen.

Die Krisenbewältigung wird selbst zum Problem

Es kommt deshalb nicht von ungefähr, dass die derzeitige Phase des so genannten Dialogprozesses
wildwüchsige, geradezu kakophone Ausmaße angenommen hat. Angesichts dieser ja auch im öffentlichen
Raum wahrnehmbaren innerkirchlichen Kakophonie wird die ursprüngliche Absicht, mit dem Dialogprozess
die vielfältige Kirchenkrise zu bearbeiten, ins Gegenteil gewendet. Was als Krisenbewältigung gemeint war,
könnte nun selbst zum Problem werden.

Ein ungeordnet ablaufendes „Dialogisieren" steigert die öffentliche Krisenwahrnehmung einer Kirche, die ja
auch an ihrer römischen Spitze in der jüngeren Zeit durch „peinliche Kommunikationsmängel" (Franz-Xaver
Kaufmann) auf sich aufmerksam machte. Offensichtlich schließt die hierarchische Struktur der Kirche
Schwächen in Koordination und Kommunikation in der römischen Kurie ebenso wenig aus wie auf der Ebene
der nationalen Bischofskonferenzen und innerhalb einer Diözese. Heißt die Skandalbotschaft des letzten
Jahres, dass die konkrete Kirche den moralischen Ansprüchen der Gesellschaft nicht gerecht geworden ist,
droht die Botschaft von 2011 zu lauten, dass sie den zivilisierten Ansprüchen einer ernsthaften
kommunikativen Auseinandersetzung mit ernsthaften Themen hinterherhinkt.

Die aktuelle Krise berührt und verstärkt insbesondere die -Autoritätskrise, die das Lehramt der Kirche
spätestens seit der Enzyklika „Humanae vitae" (1968) erfahren hat. Die Zu-stimmung zu den kirchenoffiziellen
Positionen in Fragen der Sexualität (13 Prozent), der Empfängnisverhütung (9 Prozent) und zum Umgang mit
Homosexuellen (17?Prozent) ist, so der neueste Trend-monitor zur religiösen Kommunikation, weiter
gesunken, und die Unzufriedenheit in diesen vitalen Fragen des Lebens, in denen jeder seine eigene
Expertise beansprucht, kann größer kaum sein (vgl. HK, Juli 2010, 344 ff.).

Die „Katholikenkörper" scheinen sich nun endgültig den kirchlichen Kontrollansprüchen entzogen zu haben,
obwohl die römisch-katholische Kirche - im Unterschied zu vielen evangelischen Landeskirchen in
Deutschland, welche die Sexualität ihrer Mitarbeiter und Mitglieder weitgehend freigelassen haben - nicht nur
ihr klerikales Hauptpersonal (Zölibat) und die Ordensleute (Keuschheitsgelübde) mit sexuellen
„Abweichungszumutungen" belegt: Für alle Kirchenglieder gilt das Homosexualitätsverbot, für die Eheleute
das „Pillenverbot" und für die Unverheirateten das Geschlechtsaktverbot.

Dabei setzt die Kirche auf den Gehorsamswert, dessen Nicht-Befolgung eine Vertuschungspraxis zur Folge
hat. Auch die Zölibatsverpflichtung des Priesters, die im Zuge der aktuellen Skandale und Skandalisierungen
wieder einmal problematisiert wird, findet kaum mehr Rückhalt unter den befragten Katholiken und wird von
ihnen offensichtlich nicht mehr als ein Moment des Autoritätsgewinns, sondern der Autoritätsschwächung



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Vor der Aufgabe der Neugründung 20.02.2026

Page 4

erlebt.

Aber nicht nur „in rebus sexualibus" zeigt sich und beschleunigt sich eine Normenkrise der Kirche. So ist die
Anzahl derer, die „jeden" oder „fast jeden Sonntag" in die Kirche gehen, laut Trendmonitor weiter auf 24
Prozent geschrumpft und diejenigen, die nur „ab und zu" oder „selten" praktizieren, stellen inzwischen die
Zweidrittelmehrheit (65 Prozent) der deutschen Katholiken. Zusammen mit den elf Prozent „Niegängern"
verstoßen somit drei Viertel der deutschen Katholiken Woche für Woche gegen ein elementares
Kirchengebot, das sie möglicherweise gar nicht mehr kennen und das ihnen wohl auch kaum mehr -
argumentierend, lockend oder drohend - in Erinnerung gebracht wird. Es wächst also die Kluft zwischen
kirchenoffiziellem Anspruch und der Urteils- und Handlungspraxis der Katholikinnen und Katholiken, was sich
auch noch in anderen Hinsichten zeigen ließe.

Im Übrigen gibt in einschlägigen Umfragen nur jeder dritte Katholik derzeit zu erkennen, dass ihn
Gottesdienste und kirchliche Feiern ansprechen. Und die Teilnahme an der Eucharistiefeier, die in der
offiziellen Kirche bekanntlich zum Höhepunkt und Quell allen kirchlichen Lebens gesteigert wird, gilt gerade
einmal jedem fünften Katholiken als Kraftquelle.

Immer weniger Katholiken erwarten von der Kirche Antworten auf ihre Sinnfrage; die Kirche gilt unter ihren
Mitgliedern kaum mehr als erfahrbarer Ort der Sinnstiftung. So stößt man auf den Befund, dass da, wo die
offizielle Kirche vorgibt, stark zu sein, dies die befragten Katholiken ganz anders sehen: Nur jeweils zwischen
10 und 20 Prozent von ihnen geben an, dass in der Kirche relevante Wertorientierungen (vor)gelebt, hilfreiche
Glaubensgespräche geführt oder Formen der Gemeinschaft erlebt werden, die man sonst nicht findet. So
wenige sind es auch, die von sich sagen, in der Kirche eine Heimat für ihre Seele und Antworten auf die
Frage nach dem Sinn des Lebens zu finden. Die Rede von Kirche als Ort von Heilung und Heil, von Kirche
als erfahrbare Reich-Gottes-Praxis, erhält über diese Daten kaum Bestätigung.

Immer mehr - auch und gerade ältere - Katholiken in Deutschland folgen einem immanenten Weltbild. Der
weitgehende Zusammenbruch des Glaubens an ein Leben nach dem Tod dürfte im Zusammenhang stehen
mit der Erosion des Glaubens an Himmel, Hölle, Fegefeuer, wobei die Erosion dieser Trias vom Niedergang
der Hölle ausgeht, die ihrerseits mit dem Wandel des Zivilisationsniveaus und unserer Einstellung zur Gewalt
zusammenhängt.

Die Sinnstiftungskrise, die auch auf eine massive eschatologische Krise verweist, geht mit einer
Vergemeinschaftungskrise einher, die sich auch in einem soziodemographisch recht einseitigen Profil der
Kirchgänger manifestiert. Die neueste Auswertung der Daten des „Sozio-ökonomischen Panels" zeigt: Es
„gehen ältere, verheiratete und verwitwete Personen", Leute „mit Kindern sowie Personen mit einem
niedrigen Bildungsniveau und einem geringen Erwerbsumfang überdurchschnittlich häufig in die Kirche"
(Daniel Lois, Wie verändert sich die Religiosität im Lebensverlauf, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und
Sozialpsychologie 63 [2011">).

Und die Vergemeinschaftungskrise spitzt sich zu einer Männerkrise zu: ist im Laiensegment katholische
Kirchlichkeit doch zu gut zwei Dritteln weiblich, während unter den als „nicht religiös" identifizierbaren und
„kirchlich distanzierten" Katholiken Männer dominieren. Man wird die Augen vor einer starken
Feminisierungstendenz im Kirchenverhältnis der katholischen Laien nicht verschließen können.

Dies gilt auch im Blick auf eine weitere Krisendimension: die Tradierungskrise. Obwohl sich inzwischen auch
innerhalb der ältesten Generationen von Katholiken erhebliche Kirchendistanzen abzeichnen, hat sich in den
letzten zehn Jahren die Kluft zwischen den Generationen unter den Katholiken weiter vertieft. Sind es laut
Trendmonitor 2009 unter den Generationen „60 plus" noch 31 Prozent, die sich als „gläubige Kirchennahe"
selbst beschreiben, finden wir diesen Typ nicht einmal mehr im Umfang von fünf Prozent unter den 16- bis



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Vor der Aufgabe der Neugründung 20.02.2026

Page 5

29-Jährigen. Für die Mehrheit der jungen Katholiken ist die Pfarr- oder Kirchengemeinde schlicht irrelevant
und die Kirche selbst nur noch ein Kasualien-Produzent. Und der Kasualien-Faden droht leicht zu reißen,
befindet sich doch unter den „Kasualien-Frommen" ein erheblicher Anteil von Katholiken, die schon einmal an
Kirchenaustritt gedacht haben.

Starke Feminisierungstendenz

Damit reduziert sich auch das Reservoir, spezielles kirchliches Personal für die männliche Priesterschaft zu
gewinnen. Freilich hängt diese Personal- oder Rekrutierungskrise auch mit anderen Faktoren, etwa der
Zölibats- und der Bildungsschranke, aber auch mit dem demographischen Wandel zusammen; denn in den
an Kinderzahl kleinen Familien sinkt schlicht die absolute Zahl von Jungen, die als künftige Kleriker in Frage
kämen. Dieser Engpass ist schon seit Jahrzehnten ebenso absehbar wie die wachsende Überalterung des
Klerus.

Schließlich führt die teilweise hausgemachte Personalkrise auch zu einer pastoralen Strukturkrise, nämlich zu
einem weitgehenden „Zusammenbrechen des milieuchristlich geprägten Betriebssystems" der Kirche
(Christian Hennecke, Kirche, die über den Jordan geht, 4. Auflage, Münster 2010), zumal wenn es sich an die
massiv fallende Zahl von Pfarrern bindet und damit den Umfang der pastoralen Räume dehnt. Auch an den
neuen pastoralen Räumen, die in allen deutschen Bistümern unterschiedliche Namen tragen, wird Krise
erlebbar, dass also fraglose Gewissheiten, Orientierungen und Handlungsroutinen zusammenbrechen und
dass das, was gestern war und galt, nicht mehr ist und gilt.

Diese ebenfalls hausgemachte Strukturkrise schwächt ihrerseits die Chancen, die anderen
Krisendimensionen als –Heraus- forderungen zu bearbeiten: die Personalkrise, die Tradierungskrise, die
Vergemeinschaftungskrise, die Normenkrise, die Sinnstiftungs-, die Autoritäts- und die Identitätskrise der
Kirche und ihre fundamentale Vertrauens- und Statuskrise.

Zudem drängt sich der Eindruck auf, dass hierzulande kaum Konsens besteht, wie auf diese „Kirchenkrise"
zu reagieren und der Kirchenkurs zu bestimmen sei. Damit wird die Vielzahl der Krisendimensionen noch
durch eine Strategiekrise gesteigert. Eine der derzeit kursierenden und konträren Optionen plädiert für eine
lernende Kirche. Allerdings gibt selbst sie kaum Anlass zur Euphorie. So hat bereits vor Jahren der
niederländische Soziologe Leo Laeyendecker gerade der katholischen Kirche eine „beschränkte
Lernfähigkeit" bescheinigt (Die beschränkte Lernfähigkeit der Kirchen, in: Kristian Fechtner u. a. [Hg.">,
Religion wahrnehmen, Marburg 1996, 103 ff.). Er führt diese Diagnose auf festgeschriebene
Rollenstandardisierungen, auf eine selektive, nämlich konformistische Rekrutierung des Personals, auf seine
verstärkte Disziplinierung, auf ein gesteigerte Zentralisierung kirchlicher Entscheidungsprozesse, auf eine
Sakralisierung kirchlicher Organisationsstrukturen, auf eine fehlende Kultur der Kritik und auf einen
organisationskulturell angelegten Mangel an Offenheit zur „Kombination (…) von festzuhaltendem und zu
änderndem Wissen" zurück.

Letztlich mündet die Analyse Laeyendeckers in der fehlenden aktiven Anpassungsfähigkeit der Kirche an die
moderne Gesellschaft, die völlig neuartige Herausforderungen an ihre strukturelle Tradition stellt.
Laeyendecker gibt selbst zu bedenken, dass man wohl „nicht mit vollem Ernst behaupten" können, „eine
kirchliche Organisation mit einem Lebensalter von 2000 Jahren besäße keine Lernfähigkeit. Ihre heutige
Form ist ja gerade das Resultat eines Lernprozesses, der in vielerlei Hinsicht auch außerordentlich gut
gelungen ist. Aber das Problem liegt anderswo. Es bezieht sich auf ein Paradox. Der Erfolg dieses
gelungenen Prozesses steht einem neuen und radikalen Lernen im Wege. Die alten Methoden genügen den
veränderten Umständen nicht länger. Die Kirche ist also das Opfer ihres Erfolgs. Sie leidet an ‚trained
incapacity' (Veblen). Ihre Lernfähigkeit ist zwar nicht völlig verschwunden, aber doch beträchtlich
eingeschränkt worden." Ihr größtes Hindernis dürfte dabei das „Modell strikter Hierarchie" sein, dem „das



KirchenVolksBewegung Wir sind Kirche Vor der Aufgabe der Neugründung 20.02.2026

Page 6

Fehlen von Vorkehrungen zum Lernen" (Franz Xaver Kaufmann) inhärent ist. Zentralistische Hierarchien sind
der Komplexität der Weltverhältnisse immer weniger gewachsen. Und ein Global Player wie die Kirche, die
Kirchenkrisen in einer Region durch Kirchenwachstum in anderen Weltregionen ausgleichen kann, ist zum
Lernen kaum gezwungen.

Wir Christen stehen tatsächlich vor einer Neugründungsaufgabe

Es wächst damit die Wahrscheinlichkeit, dass sich die Kirche auch in eine Steuerungs- und Lernkrise
hineinmanövriert, das heißt sich nicht so auf Umweltbedingungen einstellt, dass sie ihre Überlebenschancen
mehrt. Nimmt man die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils, dass „die Menschheit in einer neuen
Epoche ihrer Geschichte steht (GS 4), dann wird man zugleich an eine vor beinahe 55 Jahren gemachte
Aussage Helmut Schelskys erinnert, man habe die Lage des Christentums in der modernen Gesellschaft oft
mit der Formel zu begreifen versucht, „dass das Christentum sich heute einem neuen Heidentum in der
modernen Welt (…) gegenübersähe; diese Pa-rallele übersieht aber", wie Schelsky bemerkte, „dass heute
mit dem Christentum keine neue Wahrheit in eine alte Welt kommt, sondern sich eine alte Wahrheit
gegenüber einer neuen Welt behaupten muss."

Daraus erwachsen Christentum und Kirchen, so Schelsky weiter, die „Aufgabe, ihre ewige Wahrheit in
veränderten, weltlich autonom gewordenen Sozialstrukturen neu zu gründen" und „eine neue soziale
Gestaltung der Heilswahrheit zu finden". Wir Christen stehen tatsächlich vor einer solchen
Neugründungsaufgabe, vor einem gewaltigen Refounding-Prozess der Kirche.

Michael N. Ebertz

Prof. Dr. Dr. Michael N. Ebertz (geb. 1953) ist Privatdozent an der Universität Konstanz und Professor an der
Katholischen Hochschule Freiburg. Zahlreiche Publikationen zur Kirchen- und Pastoralsoziologie, zuletzt
unter anderem: Quo vadis Kirche? Wie kann die katholische Kirche wieder glaubwürdig werden? Vortrag auf
dem Studiennachmittag für Religionslehrkräfte am 13. Juni 2010, herausgegeben vom Bischöflichen
Generalvikariat Hildesheim, Hildesheim 2010.

Dieser Beitrag ist erschienen in: Herder Korrespondenz Spezial 1-2011, Pastoral im Umbau, S. 2-6.
Alle Rechte vorbehalten. Copyright © Verlag Herder, Freiburg.
www.herder-korrespondenz.de

http://www.herder-korrespondenz.de/aktuelle_ausgabe/special/details?k_beitrag=1950386
Zuletzt geändert am 09.05.2011

http://www.herder-korrespondenz.de/aktuelle_ausgabe/special/details?k_beitrag=1950386

